
 
 

Un mirage persistant 
par Daniel Sabbagh 

Adam Hochman propose une décomposition rigoureuse du concept 
de race et de sa prétendue réalité biologique. Sa critique de la race 

comme réalité sociale est néanmoins affaiblie par des choix 
définitionnels contestables. 

À propos de : Adam Hochman, The Race Illusion. On the Reality of 
Racialization and the Myth of Race, Oxford University Press, 2025, 224 p. 

Systématique, clair et accessible – bien que se présentant comme un ouvrage de 
« métaphysique » –, le premier livre du philosophe australien Adam Hochman traite 
de deux questions, simplement formulées et logiquement ordonnées : 1) Qu’est-ce que 
la race ? 2) Celle-ci est-elle réelle ? (p. xi). Pour y répondre, contrairement à d’autres1, 
l’auteur affirme ne pas se fonder sur les usages ordinaires du concept par des locuteurs 
non spécialistes, mais évaluer la race en tant que catégorie à prétention scientifique. À 
cette fin, il procède à la décomposition – à la désintégration, via une analyse 
extraordinairement détaillée – de ce conglomérat polysémique en examinant pas 
moins de seize conceptions distinctes de la race en tant que réalité biologique (dix) ou 
sociale (six), qu’il juge toutes déficientes après examen. Comme d’autres philosophes2, 

 
1 Joshua Glasgow, A Theory of Race, New York, Routledge, 2009 ; Michael Hardimon, Repenser la race, 
Marseille, Agone, 2024 (trad. Luc Faucher et Vincent Guillin). 
2 Kwame Anthony Appiah, « Race, culture, identité : des relations mal comprises », dans Magali 
Bessone et Daniel Sabbagh (dir.), Race, racisme, discriminations. Anthologie de textes fondamentaux, Paris, 
Hermann, 2015 (trad. Rachel Bouyssou), p. 45-71. 



2 

ainsi que certains historiens et sociologues3, il en conclut que « la race est une illusion » 
et qu’« il n’y a pas de races humaines » (ibid.) ; seuls peuvent prétendre à la réalité le 
racisme, les processus de racialisation et les groupes racialisés. Conclusion qui paraîtra 
banale, voire triviale à bien des lecteurs français, mais qui est nettement minoritaire 
dans la sphère publique anglophone – qu’il s’agisse du champ philosophique, des 
sciences sociales ou des croyances extérieures au monde savant (p. 149). 

Une décomposition méthodique 

Inspirée de Kant, la définition de la race privilégiée par A. Hochman en fait un 
large sous-ensemble de l’espèce humaine – de dimension continentale ou sous-
continentale –, nettement délimité, relativement homogène, constitué à la faveur de 
l’« isolement reproductif » (p. 144) de ses membres et tel que l’appartenance se 
transmette par la filiation entre ascendants et descendants (p. 26, 87). Concernant les 
différentes conceptions de la race comme réalité biologique, cette définition est la 
pierre de touche de l’argumentation dans son ensemble. En effet, dans presque tous 
les cas, la critique qui leur est adressée revêt une forme identique, puisqu’il s’agit de 
démontrer l’existence d’un écart substantiel par rapport à cette base de référence. Or 
la « redéfinition » ainsi opérée s’apparenterait à une « trivialisation », soit à une 
dilution du contenu sémantique du concept qui rendrait ce dernier « moins intéressant 
sur le plan scientifique » et même inutile en tant qu’instrument d’appréhension de la 
« diversité biologique de l’humanité » (p. 4, 30). Et cette redéfinition serait d’autant 
moins justifiable qu’elle serait superflue, lorsqu’un terme moins équivoque que 
« race » et aux connotations non ou moins problématiques serait disponible pour 
désigner ce dont, en fait, il est question. À ce premier argument est associée 
l’affirmation selon laquelle, que la race soit conçue comme une réalité biologique ou 
comme une réalité sociale, les conceptions visées, pour la plupart, aboutissent à une 
« inflation » numérique (p. 98) : l’extension implicitement opérée du domaine 
d’application du concept entraîne une prolifération des groupes « raciaux » 
incompatible avec la définition originelle (comme avec les usages ordinaires), 
prolifération qui ne peut être endiguée que par une décision arbitraire.  

 
3 Barbara et Karen Fields, RACECRAFT ou L’esprit de l’inégalité aux États-Unis, Marseille, Agone, 2021 
(trad. Xavier Crépin) ; Paul Gilroy, Against Race. Imagining Political Culture Beyond the Color Line, 
Cambridge (Mass.), Harvard University Press, 2000. 



3 

À juste titre, cette grille argumentative est mobilisée contre la conception 
minimaliste de la race comme simple population géographiquement délimitée et 
caractérisée par la fréquence relative de gènes identifiables promue par Theodosius 
Dobzhansky, selon laquelle des « villages voisins » pourraient être considérés comme 
« racialement distincts » (p. 20-32 ; citation p. 28). Idem pour la conception de la race 
comme lieu de similitude morphologique – y compris lorsque celle-ci résulte de 
l’adaptation à des conditions environnementales (p. 81-84). En effet, les études 
craniométriques ne permettent-elles pas de distinguer avec presque autant de fiabilité 
les spécimens correspondant à des groupes conventionnellement tenus pour raciaux 
(« Blancs » et « Noirs », dans le contexte nord-américain) et ceux correspondant à des 
nationalités, voire à des sous-ensembles infranationaux (résidents de la région de 
Nagasaki et résidents de la région de Tohoku, dans le cas japonais) (p. 32-37) ? Idem 
encore pour la conception de la race comme groupe uniquement caractérisé par la 
prédominance de certains traits corporels visibles 4  (p. 84-89) – ou de traits visibles 
témoignant d’une commune origine ancestrale géographiquement localisable 5  (p. 59-68). 
Concernant la race comme configuration génétique, l’auteur montre clairement que la 
possibilité constatée, via un algorithme de regroupement par similitude, d’assigner à 
peu près correctement les individus compris dans l’échantillon aux catégories 
principales de la nomenclature administrative états-unienne (« Blanc », « Noir », « 
Asiatique » et « Amérindien »)6 n’a aucune valeur probatoire. Ce n’est qu’un artefact 
indissociable d’un choix arbitraire relatif au degré de division du corpus – au nombre 
de « grappes » (clusters) que l’ordinateur est programmé pour distinguer à partir des 
données disponibles (p. 38-52)7. Or la réalité biologique de la race ne saurait être établie 
par des résultats eux-mêmes issus d’une décision préalable pour partie déterminée par 
sa conformité à un « sens commun » défini à l’échelle nationale et par l’héritage 
historique des taxonomies conventionnelles8. En définitive, seule la conception de la 

 
4 Joshua Glasgow et Jonathan Woodward, « Basic Racial Realism », Journal of the American Philosophical 
Association, 1 (3), 2015, p. 449-466. 
5 Hardimon, Repenser la race, op. cit., p. 55-139. 
6 Noah Rosenberg et. al., « Genetic Structure of Human Populations », Science, 298 (5602), 2002, 
p. 2381-2385. 
7 À cette objection principale s’ajoute l’observation selon laquelle, d’après les études les plus récentes, 
d’une part, l’appartenance des individus à plus d’un cluster semble être la norme plutôt que 
l’exception ; d’autre part, le degré de diversité génétique interne est très inégal d’un cluster à l’autre (il 
varie du simple au double entre « Blancs » d’origine européenne et « Noirs » d’origine subsaharienne, 
par exemple). Dans les deux cas, ce constat contrevient à la définition de la race initialement retenue. 
8 En sens inverse, voir Quayshawn Spencer, « How to Be a Biological Racial Realist », dans Joshua 
Glasgow, Sally Haslanger, Chike Jeffers et Quayshawn Spencer, What is Race? Four Philosophical Views, 
Oxford, Oxford University Press, 2019, p. 73-110. Toutefois, l’auteur de ce chapitre n’envisage pas la 
possibilité que les croyances des locuteurs états-uniens ordinaires auxquels il se réfère pour identifier 



4 

race comme sous-espèce échappe entièrement à l’accusation de « redéfinition » et de 
« trivialisation ». Il n’en reste pas moins que, ainsi conçu, l’objet se révèle inexistant. 
En effet, alors même que les êtres humains sont génétiquement identiques à plus de 
99%, la proportion de la diversité génétique résiduelle observable entre les groupes 
(tenus pour) raciaux, définis à l’échelle continentale (plutôt qu’à l’intérieur de chacun 
d’entre eux) – moins de 5 % du total – est très nettement inférieure au seuil de 25% 
conventionnellement requis pour l’identification de sous-espèces (p. 12-20).  

Enfin, l’ouvrage comporte une critique tranchante de la pertinence du facteur 
racial dans le champ médical, parfois affirmée de manière quelque peu 
approximative9. C’est bien l’origine ancestrale – et non la « race » – qui, par exemple, 
est corrélée à la distribution des antigènes d’histocompatibilité et doit donc être prise 
en compte dans le cadre de l’appariement du donneur et du receveur lors d’une greffe 
de moelle osseuse nécessitée par le traitement d’une leucémie. De même, la 
surexposition à la drépanocytose n’affecte pas les « Noirs » dans leur ensemble, mais 
les individus originaires d’Afrique centrale et occidentale ainsi que d’autres zones 
géographiques incluant la Grèce, la Turquie et l’Iran (p. 80). Quant à la critique de la 
race comme réalité sociale développée dans la seconde partie du livre, elle rappelle 
utilement l’insuffisance des définitions centrées uniquement sur l’imputation à des 
collectivités de traits distinctifs essentialisés comme justification d’une discrimination 
dans l’attribution des droits et des positions valorisées, puisqu’il en résulterait 
l’inclusion des femmes parmi les groupes raciaux (entre autres). Prendre au sérieux le 
concept de race – comme le fait l’auteur, qui ne préconise donc nullement l’élimination 
du terme correspondant – n’implique pas d’admettre la réalité de son référent. Cette 
distinction est d’autant plus importante que, apparemment, les attitudes racistes 
seraient plus prononcées parmi les enquêté.e.s qui tiennent la race pour réelle, que la 
réalité en question soit de nature biologique ou sociale (p. 146, 149). 

Des définitions contestables 

Outre que la définition de la race privilégiée par A. Hochman, pivot du 
raisonnement dans une large mesure, constitue un postulat et non l’objet d’une 

 
et énumérer les groupes « raciaux » inclue celle selon laquelle, la définition de la race et le jugement 
quant à son (in)existence relevant du domaine scientifique, il conviendrait de s’en remettre aux 
conclusions des spécialistes en la matière. 
9 Ian Hacking, « Why Race Still Matters », Daedalus, 134 (1), 2005, p. 102-116. 



5 

démonstration en bonne et due forme – et d’un postulat qui ne peut se réclamer des 
usages langagiers ordinaires, dont l’autorité est explicitement récusée10  –, ce livre 
stimulant s’expose à au moins deux critiques, relatives à des choix définitionnels de 
première importance. 

La première concerne la dissymétrie flagrante du traitement dévolu aux deux 
composantes de la dyade « race/racisme », qui n’est pas justifiée, ni même reconnue. 
En effet, alors que le racisme et ses conséquences délétères, manifestement, constituent 
l’arrière-plan et, en dernier ressort, la principale raison d’être de la démarche engagée, 
seule la race fait l’objet d’une décomposition minutieuse. Le racisme, lui, est présenté 
comme étant de « nature systémique » (p. xii), et la définition qui en est donnée 
tardivement (p. 130) – « un type d’injustice structurelle, de discrimination ou de 
persécution dommageables aux individus racialisés » – est hétérogène et sous-
élaborée. Elle juxtapose des éléments disparates concernant aussi bien leur dimension 
(le mécanisme discriminatoire et la « structure » de (re)production d’inégalités injustes 
dont il est une composante parmi d’autres) que leur statut sur le plan normatif (la 
persécution est nécessairement injuste, alors que la discrimination ne l’est pas11). 
Pourquoi ne pas étendre le périmètre de la dissociation entreprise à cet autre 
conglomérat, épistémiquement et politiquement problématique 12 , dans le 
prolongement des efforts fructueux de quelques philosophes 13  ou sociologues 14 
encore trop peu nombreux ? Ne faudrait-il pas distinguer les mécanismes spécifiques – 
discrimination, mais aussi ségrégation, stigmatisation, violence physique, 
autocensure, etc. – dont l’interaction entretient les inégalités raciales, plutôt que de s’en 
tenir à la « boîte noire » du racisme systémique ?  

 
10 En réalité, leur traitement par l’auteur est à géométrie variable : censément rejetés comme base de 
référence (p. xii), les « usages ordinaires » sont parfois mobilisés dans l’argumentation de manière 
subreptice (p. 134, 150). 
11 Il est possible – et parfois utile – de définir la discrimination de manière purement descriptive, sans 
présupposer une évaluation négative de la pratique ainsi désignée, évaluation à laquelle on pourra 
éventuellement procéder dans un second temps. Dans cette perspective, est discriminatoire tout acte 
intervenant dans la distribution de biens rares et infligeant un désavantage relatif à au moins l’un des 
individus en concurrence en raison de son appartenance perçue à un groupe social saillant : voir 
Andrew Altman, « Discrimination », Stanford Encyclopedia of Philosophy, section 1.1 
(https://plato.stanford.edu/entries/discrimination/#ConDis); Kasper Lippert-Rasmussen, Born Free and 
Equal ? A Philosophical Inquiry into the Nature of Discrimination, Oxford, Oxford University Press, 2013, 
chapitre 1. 
12 Daniel Sabbagh, « Le racisme systémique : un conglomérat problématique », dans Juliette 
Galonnier, Daniel Sabbagh et Patrick Simon (dir.), Qualifier le racisme. Controverses et reconnaissance du 
fait racial, Paris, La Découverte/Mouvements, 2022, p. 56-74. 
13 Elizabeth Anderson, The Imperative of Integration, Princeton, Princeton University Press, 2010. 
14 Loïc Wacquant, Racial Domination, Cambridge, Polity, 2024. 



6 

La seconde critique concerne la définition par l’auteur des « groupes racialisés » 
à partir d’une et une seule propriété constitutive : celle d’avoir été ou d’être encore 
tenus pour des « races » au sens susmentionné, à tort (p. 7, 138). Alors que cette 
définition est censée s’articuler à « un objectif[s] de justice sociale » (p. 95), s’en trouve 
donc exclu le fait complémentaire d’avoir été ou d’être encore exposé à des traitements 
injustes dans différentes sphères décisionnelles sur la base de cette croyance fausse. 
Mais n’est-ce pas là, mutatis mutandis, une illustration emblématique de la 
« trivialisation » que A. Hochman reproche à ses contradicteurs ? Si la « racialisation » 
se réduisait à l’attribution erronée à un groupe humain du statut de « race » tel que 
défini plus haut sans qu’aucune conséquence négative n’en découle pour ses membres, 
y aurait-il seulement lieu de s’en préoccuper ? Certes, l’auteur convient que 
« racialisation et racisme, le plus souvent, ont été de pair » (p. 137). Cependant, il le 
fait en des termes indiquant que les deux sont logiquement et historiquement 
séparables et que la relation qui les unit est contingente, alors qu’il se révèle incapable 
d’identifier des cas de racialisation non raciste autrement que de manière prospective 
et spéculative (p. 140) – à l’exception des classifications raciales à finalité médicale 
évoquées plus haut (p. 168). Il ne cesse d’osciller entre la réitération de sa définition 
minimale réduisant la racialisation au « processus (…) par lequel un groupe en vient 
à être conçu comme une race biologique » (p. 139 ; voir aussi p. 146, 158, 182) et le 
recours à des exemples ou à des formulations qui relèvent d’une définition élargie 
comprenant la référence aux injustices subies (p. 151-152, 157, 172, 180). Le problème 
n’est pas seulement que la définition minimale contrevient à l’usage majoritairement 
observé tant dans le champ de la philosophie15 que dans celui des sciences sociales16. 
Il tient aussi à certaines de ses conséquences. C’est bien cette définition qui, en 
particulier, conduit A. Hochman à écarter indûment l’hypothèse selon laquelle la 
racialisation pourrait opérer comme une prophétie autoréalisatrice et – notamment par 
les incitations qu’elle enclenche – « conférer » effectivement au groupe racialisé les 
propriétés qui lui sont imputées (p. 113). In fine, sa conception étriquée du processus 
en question entrave donc la compréhension du cercle vicieux qu’est la dynamique de 
reproduction des inégalités raciales, qui voit la discrimination et la « condition 
sociale » objective des discriminés entretenir un « rapport de causalité mutuelle » et 

 
15 Voir, par exemple, Sally Haslanger, « Une analyse socio-constructiviste de la race », dans Bessone et 
Sabbagh, Race, racisme, discriminations, op. cit (trad. Marc Ruegger), p. 122. 
16 Karim Murji et John Solomos (dir.), Racialization. Studies in Theory and Practice, Oxford, Oxford 
University Press, 2004. 



7 

s’alimenter réciproquement17, selon des analyses pionnières qui n’ont rien perdu de 
leur actualité18. 

Ce texte a bénéficié des commentaires judicieux de Florent Guénard, Juliette Roussin 
et Ariel Suhamy, auxquels j’adresse mes vifs remerciements. 

Publié dans laviedesidees.fr, le 19 février 2026. 

 
17 W. E. B. Du Bois, Les Âmes du peuple noir, Paris, La Découverte, 2007 [1903] (trad. 
Magali Bessone), p. 178 ; Gunnar Myrdal, An American Dilemma. The Negro Problem and 
Modern Democracy, New York, Harper et Row, 1944, t. 1, p. 76. 
18 Sur la « boucle de rétroaction » (feedback effect) que peuvent constituer l’oppression et l’état 
de dégradation de ses victimes qui en découle, la première pouvant être d’autant moins 
détectable en tant que telle – et ses manifestations sembler d’autant plus légitimes – que le 
second est patent, voir Daniel Sabbagh, « “La vérité, aussi déplaisante soit-elle”. W. E. B. Du 
Bois, notre contemporain ? », Pragmata, 7/8, 2024, p. 1155-1171. 


