idées’

Libres, au risque de l'arbitraire ?

par Julien Le Mauff

La liberté que nous invoquons résulte-t-elle du rejet d’un idéal plus
exigeant ? Soutenant l'idée que I'indépendance face au pouvoir a
cédé la place a une liberté congue comme simple absence
d’entraves, Quentin Skinner identifie une mutation a la racine du
discours libéral.

A propos de : Quentin Skinner, Liberty as Independence. The Making and
Unmaking of a Political Ideal, Cambridge, Cambridge University Press,
2025,332 p., 35 £.

Liberté positive contre liberté négative, liberté des Anciens contre liberté des
modernes... L'idée d'une définition du concept de liberté particuliere a la modernité
a déja convaincu nombre d’auteurs, qui font le plus souvent écho a Benjamin Constant
et a son célebre discours de 1819. Celui-ci mettait en avant une tension constitutive
entre indépendance individuelle et participation politique!. Révisant cette distinction
pour l'actualiser, Isaiah Berlin? (se référant lui-méme a Kant), John Pocock?® ou Philip
Pettit* ont quant a eux affirmé la spécificité d’une définition républicaine de la liberté,
attachée au statut de 1'individu, a sa non-sujétion comme citoyen, pour la distinguer

d’une vision libérale de la liberté comme possibilité de se réaliser pleinement — et

1 Benjamin Constant, De la liberté des Anciens comparée a celle des Modernes, 1819.

2 Jsaiah Berlin, Eloge de la liberté [1969], trad. J. Carnaud et J. Lahana, Paris, Calmann-Lévy, 1988.

3 John Pocock, Le Moment machiavélien. La pensée politique florentine et la tradition républicaine atlantique
[1975], trad. Luc Borot, Paris, Puf, 1997.

4 Philip Pettit, Républicanisme. Une théorie de la liberté et du gouvernement [1997], trad. P. Savidan et J.-F.
Spitz, Paris, Gallimard, 2004.



politiquement — sans rencontrer d’obstacle. Ayant lui-méme placé la liberté au cceur
de son approche de I'histoire de la pensée républicaine, Quentin Skinner entreprend a

son tour de reformuler cette opposition a partir des Lumieres anglaises.

En tant qu’historien des idées politiques, Quentin Skinner — fondateur, avec

John Dunn, John Pocock et quelques autres de l'école contextualiste (dite «de

Cambridge ») — occupe une place toute particuliere a cet égard. En historien du
républicanisme, et en républicain lui-méme, il a toujours considéré la notion de liberté
comme un €lément central de la pensée républicaine. Déja, dans 1'un de ses tout
premiers articles, publié en 1965, Skinner se penchait sur les conceptions idéologiques
et la relecture historique propre aux révolutionnaires anglais du XvIr siecle®. Quand le
parti whig (les libéraux anti-absolutistes, au centre de la Glorious Revolution de 1688)
affirme que les libertés (notamment parlementaires) remontent a I’ere des Saxons, ses
opposants, comme David Hume, considerent a l'inverse que l'état primitif des

« nations barbares » est incompatible avec la garantie des droits et libertés.

Comme le note Skinner, en filigrane de cette controverse historique s’affrontent
deux conceptions radicalement opposées de la liberté et de ce qui la fonde. L’ancrage
jusnaturaliste des whigs contraste avec le rationalisme historique et le positivisme
juridique propres a Hume. Pour celui-ci en effet, les libertés ne sont rendues possibles
que par l'existence préalable d’'un pouvoir souverain apte a les protéger, ce qui fait
écho a Hobbes et au propos du Leviathan de 1651, qui avance le caractere fondateur

d’un contrat social garantissant la sécurité, condition de toute liberté.

La liberté et son double

Ces intuitions de jeunesse apparaissent, cette fois de maniere centrale, comme
le nceud du propos tenu par Quentin Skinner dans son nouvel ouvrage, Liberty as
Independence. Centrée sur le concept de liberté, I'étude part en effet d'une distinction
aux implications majeures dans le paysage philosophique et politique de la modernité
britannique. Selon une premiere définition, placée au centre la Révolution de 1688 et
de la Déclaration anglaise des droits de 1689, la liberté est comprise comme I'état de
celui qui n’est pas soumis a l’exercice d'un pouvoir arbitraire, comme non-servitude :

la «liberté comme indépendance ». Or, au cours du XVIII® siecle, pour Skinner, une

5 Quentin Skinner, « History and Ideology in the English Revolution », The Historical Journal, vol. 8,
n° 2, 1965, p. 151-178.


https://laviedesidees.fr/Ce-que-la-philosophie-veut-dire
https://laviedesidees.fr/Ce-que-la-philosophie-veut-dire

nouvelle conception de la liberté prend son essor, jusqu’'a balayer la premiere,
correspondant a I'état de celui qui n’est pas retenu dans ses actes, dont la volonté n’est
pas restreinte dans son exercice : une liberté congue comme «non interférence ».
Congue comme découlant d'un état de non-soumission dans le contexte
révolutionnaire, la liberté est ainsi redéfinie de facon primordiale a partir de l'acte

méme et de sa capacité a se déployer sans obstacle.

Afin de mettre en évidence l'importance de cette mutation, et de mieux situer
historiquement le moment ou se formalise cette opposition entre « liberté comme
indépendance » et « liberté comme absence de contrainte », Quentin Skinner remonte
une nouvelle fois a la pensée anglaise du XVII® siecle et a I’appareil intellectuel whig,
avec la volonté affichée de « saisir ce qu'implique 'assertion que la liberté peut étre
assimilée a I'indépendance » (p. 3), tout en affirmant le potentiel politique de la liberte-

indépendance pour les sociétés contemporaines.

La liberté contre la tyrannie

Or, cette étude centrée sur le contexte anglais de la premiere modernité répond
d’une certaine maniere aux critiques qui ont pu viser Skinner et 'ensemble de I'école
contextualiste, pour souligner une insuffisante attention a la mobilité des concepts, aux
changements et désaccords dans leurs définitions, et au caractere réifiant d"un « grand
récit » agrégeant des auteurs en niant leurs spécificités, et faisant I’histoire de notions
a la définition trop lache et finalement déshistoricisée, contre les principes

contextualistes censés le guider®.

Certes, les pages tentant d’établir un lien continu avec « la » conception romaine
de la liberté, a partir de Cicéron, Tite-Live, Salluste et Tacite, restent sujettes a
discussion 7. En revanche, 1'évocation par Skinner de penseurs italiens de la

Renaissance tels que Francesco Patrizi, Gasparo Contarini, ou Machiavel, se concentre

6 Voir en particulier : Gianluca Pedulla, « Humanist Republicanism: Towards a New Paradigm »,
History of Political Thought, vol. 41, n° 1, 2020, p. 43-95. Egalement, sur la notion de « liberté
républicaine », Janet Coleman, A History of Political Thought. From the Middle Ages to the Renaissance,
Oxford, Blackwell, 2000, p. 205.

7 De méme, on peut regretter que soit a peu pres absente la riche bibliographie non anglophone sur
I'évolution des conceptions de la liberté (de la condition libre ou du privilege juridique jusqu’au libre
arbitre) a partir de la fin du Moyen Age — on pense aux travaux d’Olivier Boulnois, Cyrille

Michon, Jean-Fabien Spitz (cité une fois), Maurizio Viroli ou Andrea Zorzi...



https://laviedesidees.fr/La-liberte-par-dela-la-metaphysique

sur la réception de leurs idées en Angleterre. Des lors, le contexte révolutionnaire
montre la diffusion de 1'équivalence entre liberté et indépendance, dans des écrits
marqués par la rhétorique anti-tyrannique, et sous la plume d’auteurs tels que John
Milton ou John Locke, opposant la condition de I’homme libre et celle de 'esclave,

placé « sous le pouvoir arbitraire absolu d"un autre » (p. 53).

Apres l'installation d'une majorité whig au Parlement a partir de 1715, le
royaume voit un double mouvement de diffusion de cette liberté-indépendance, mais
aussi de négociation autour de sa portée politique réelle, et de ses implications en
termes de participation au gouvernement. Tout en louant le modele politique propre
a ’Angleterre et « I'esprit de liberté » caractéristique de son peuple (p. 107), le parti
whig se trouve confronté a sa propre «incapacité a reconnaitre la persistance de
'esclavage » dans les colonies (p. 120), et a répondre aux revendications en faveur de
I'égalité civique pour les femmes, portées par divers traités anonymes, et par une
tigure telle que Mary Astell, autrice de fameuses Réflexions sur le mariage. La
persistance méme de ces injustices discrédite la rhétorique whig sur la liberté-
indépendance et 'esprit de liberté britannique, balayée par une littérature critique
abondante et parfois populaire, comme le roman d"Henry Fielding, Tom Jones, publié

avec grand succes en 1749 (p. 135-140).

Situer la liberté sous la souveraineté

Le régime whig se trouve finalement confronté avec force aux arguments
révolutionnaires dans les possessions ameéricaines, et a leurs plus célebres itérations
chez Samuel Adams, Thomas Jefferson ou Thomas Paine, qui retournent la logique de
la liberté-indépendance contre I'impérialisme de la couronne britannique et pour le
droit a se gouverner. Celui-ci est affirmé dans la Déclaration d’indépendance
américaine du 4 juillet 1776, qui repose sur la nécessité du consentement des
gouvernés, et le droit de ceux-ci a abolir les gouvernements injustes ou arbitraires
(p. 153-170).

L’indépendance américaine apparait, dans le récit de Skinner, comme la source
d'une «réaction contre-révolutionnaire » britannique (p.173), faisant place a la
réception de la pensée absolutiste continentale, elle-méme influencée par Hobbes. Les
anti-monarchomaques frangais, ou encore des penseurs comme Hugo Grotius ou

Samuel von Pufendorf, participent a la reformulation d’une liberté qui ne peut étre



congue comme droit inaliénable, mais au contraire s’ancre dans une aliénation
originelle : le renoncement a I'indépendance. Alors, seulement, les individus peuvent
bénéficier de droits garantis par 1'autorité a laquelle ils se soumettent, et dont les trois
premiers sont, selon le juriste anglais William Blackstone « le droit a la sécurité, le droit
a la liberté personnelle et le droit a la propriété privée » (p. 196). Ainsi affirmée, la
liberté comme « non interférence » s’'oppose a la liberté naturelle, remplacée par une
« création nouvelle » dont l'étendue est déterminée par la loi. Intégralement
positiviste, cette logique est résumée par l'historien et pionnier des théories
économiques Thomas Mortimer : « Tout ce que la loi ne défend pas est autorisé, et c’est
sur cette permission que sont construits les droits des individus dans tout Etat » — et

partant, souligne Skinner, 1'étendue de leur liberté (p. 197).

Liberté republicaine contre liberté libérale

Une telle distinction entre deux définitions jugées incompatibles de la liberté,
ainsi dramatisée autour d’un basculement unique, comporte quelques limites, des lors
que I’on se penche sur leur insertion dans des logiques concurrentes, I'une absolutiste,
et 'autre républicaine. L’ancrage hobbesien, a lui seul, montre bien la coexistence de
ces approches dans un paysage intellectuel qui, britannique comme européen et au-
dela, se caractérise par sa diversité et par les reconfigurations permanentes autour de
concepts tels que la liberté. On peut regretter en particulier qu'a deux reprises (p. 189
et 197), Quentin Skinner cite Montesquieu comme une source majeure de cette
opposition a la liberté-indépendance (bien que de fagon indirecte, par I'intermédiaire
de Jean-Jacques Burlamaqui dont les Principes du droit politique sont traduits et publiés
a Londres en 1752)8. Cette relecture aurait mérité quelques nuances, a I'image de celle

proposée par Bernard Manin, et de son rappel salutaire de la maniere dont

Montesquieu congoit lui-méme la streté, aussi, comme une protection contre

I’arbitraire des gouvernants.

Nourri par une profusion d’écrits donnant une image vivante des débats et
controverses dans le paysage des Lumieres anglaises, le propos met enfin en évidence
la maniere dont la Révolution francaise réaffirme a son tour l'idéal de liberté-

indépendance. Ce renouveau de la liberté républicaine sous linfluence des

8 Cette interprétation épouse assez étroitement celle développée par Thomas Pangle dans
Montesquieu’s Philosophy of Liberalism: A Commentary on the Spirit of the Laws (Chicago, Chicago
University Press, 1973), que Skinner ne cite pas toutefois.


https://laviedesidees.fr/Bernard-Manin-Montesquieu
https://laviedesidees.fr/Bernard-Manin-Montesquieu

événements sur le continent renforce cependant aussi ses adversaires britanniques, qui
visent notamment Thomas Paine, ou encore les écrits de Catherine Macaulay et Mary
Wollstonecraft en faveur du droit des femmes a 'éducation et a la représentation

politique.

Certes, la réaffirmation de ce clivage avecla « liberté-indépendance » n’apparait
peut-étre pas aussi politiquement féconde aujourd’hui que semble le croire I'auteur en
conclusion. Cependant, la logique de la « liberté comme non interférence » parait bien
tavoriser, en fin de compte, la cristallisation d"une pensée libérale axée sur « I’absence
d’obstacles extérieurs au mouvement », selon les mots de Hobbes, d’une proximité
frappante avec les principes libéraux édictés par John Stuart Mill, Herbert Spencer ou
Henry Sidgwick — une conception de la liberté dont on ne peut que constater avec

Quentin Skinner qu’elle « continue tres largement a dominer le débat » (p. 275).

Publié dans laviedesidees.fr, le 4 février 2026.



