
 
 

Algorithmes & silhouette féminine 
par Hélène Bourdeloie & Solenne Carof 

La silhouette féminine est depuis longtemps l’objet de normes 
sociales. À l’heure des réseaux sociaux, ces normes s’intensifient et 

provoquent en réaction des mouvements « body-positifs ».  

Filtres chubby (« potelé » en anglais) ou skinny (maigre) sur TikTok, éditeurs 
d’images avec filtres minceur1, filtres déjà intégrés aux smartphones, notre apparence 
physique n’en finit pas d’alimenter le monde virtuel. Sans parler des hashtags tels que 
« #SkinnyTok », récemment interdit2, ou de la promotion massive de médicaments 
comme le célèbre Ozempic, antidiabétique détourné en coupe-faim, notamment 
popularisé dans les vidéos « What I eat in a day » sur les réseaux sociaux. Notre corps 
n’est plus seulement contrôlé par nos proches, pair·e·s ou collègues, il l’est aussi par 
les internautes et les algorithmes des plateformes numériques où l’on se risque. 

Ce constat est celui d’une profonde mutation. L’expérience corporelle, et 
notamment celle des femmes, se trouve à présent sous l’emprise de dispositifs 
numériques qui contribuent à promouvoir des représentations idéalisées de la 
silhouette féminine et des pratiques alimentaires, esthétiques et sportives. Ce contrôle 
social sur les corps est éminemment genré. Pour des raisons sociales et historiques, ce 
sont en effet les femmes dont le corps a été le plus souvent contrôlé, modelé et limité 
pour répondre aux injonctions sociales. Ce dressage a conduit à naturaliser des corps 
façonnés par la société, tout autant qu’à naturaliser la position inférieure des femmes 

 
1 Voir par exemple : https://openart.ai/features/skinny-filter 
2 Kim Willsher, “French Minister Reports #SkinnyTok to Regulator over Anorexia Concerns”, The 
Guardian, 22 avril 2025, consulté le 17 décembre 2025. 

https://openart.ai/features/skinny-filter
https://www.theguardian.com/world/2025/apr/22/french-minister-reports-skinnytok-to-regulator-anorexia-concerns-tiktok-videos


2 

dans la société. Socialement et historiquement ancré 3 , le rapport à la silhouette 
fonctionne comme un principe de classement qui, en distribuant les places et en 
légitimant la hiérarchie sociale4, a conduit à faire de la grossophobie un phénomène 
structurel dans les sociétés contemporaines5. 

Dans un monde où le numérique « colonise » nos vies6, la gouvernementalité 
des corps, que Michel Foucault traduisait par les concepts de bio-pouvoir ou de bio-
politique 7 , est renforcée par les dispositifs sociotechniques comme ceux des 
plateformes qui semblent constituer des opérateurs de dressage des corps d’autant 
plus puissants qu’ils opèrent à grande échelle, alors même que les algorithmes qui les 
sous-tendent restent souvent mystérieux. Les plateformes participent dès lors d’un 
(nouveau) bio-pouvoir qui discipline les corps, et ce en organisant et en hiérarchisant 
la visibilité de certains corps dont la silhouette correspond aux normes dominantes 
actuelles. 

Si ces plateformes ont un rôle de diffusion et de promotion de normes 
d’apparence physique très restrictives — principalement envers les femmes —, elles 
participent également à la visibilité d’influenceurs·euses, d’activistes et de structures 
collectives qui dénoncent ces normes et souhaitent les abolir. L’émergence de 
mouvements, tel que le fat activism ou le body positive, a ainsi pu laisser entrevoir des 
formes de réappropriation et de contestation des normes corporelles dominantes. 

Pourtant, l’émancipation promise par les réseaux sociaux apparaît illusoire. 
Loin d’encourager la déconstruction des idéaux corporels, l’évolution récente du 
numérique — et en particulier le développement des filtres, des systèmes de 
recommandation algorithmique et de l’intelligence artificielle — ravive au contraire le 
culte de la silhouette féminine filiforme, reconduisant de sempiternelles injonctions, 
plus diffuses et constantes que jamais. 

 
3 Georges Vigarello, Histoire de la beauté, Paris, Seuil, 2004. 
4 Susan Bordo, Unbearable Weight. Feminism, Western Culture, and the Body, Berkeley, University of 
California Press, 1993. 
5 Solenne Carof, Grossophobie. Sociologie d’une discrimination invisible, Paris, Maison des Sciences de 
l’Homme, 2021. 
6 Nikos Smyrnaios, « L’effet GAFAM : Stratégies et Logiques de l’oligopole de l’internet », 
Communication & Langages 2016(188), p. 61–83.  
7 Michel Foucault, Histoire de la Sexualité. 1. La Volonté de Savoir, Paris, Gallimard, 1976. 



3 

La silhouette féminine : un enjeu majeur de contrôle 
social 

« Des origines antiques jusque dans la modernité démocratique, les femmes n’ont (…) 
été que des corps, assignées à la sexualité et à la maternité » écrit la philosophe Camille 
Froideveaux-Metterie8. Historiquement, le corps féminin a été enjoint à respecter des 
normes sociales contraignantes, témoignant de la place des femmes dans la société9. 
Les institutions comme la famille, la religion, puis progressivement la médecine et 
l’État, ont encadré la corporalité des femmes en la limitant, l’enserrant et en la 
transformant pour correspondre à son identité sociale, de mère et d’épouse en 
particulier.  

Dès l’enfance, les enfants sont assignés à une identité corporelle qui encadre ce 
qu’ils peuvent et doivent faire avec leur corps. Des compliments jusqu’aux vêtements 
en passant par les activités sportives et les tâches domestiques, tout dans la vie de 
l’enfant révèle sa position de genre. Les petites filles, puis les jeunes filles, se doivent 
d’être « belles » et « minces », quand les garçons sont enjoints à devenir « costauds » et 
« virils ». La norme de minceur sert ainsi d’indicateur de distinction entre les sexes : si 
les jeunes hommes peuvent déroger (un peu) à cette minceur tant valorisée 
socialement ; aucune excuse n’est tolérée chez les jeunes filles. Ces dernières 
incorporent progressivement les normes corporelles, jusqu’à les croire naturelles10. 
Leur hexis corporelle exprime ainsi leur position de genre, mais également de classe 
ou de race, la minceur n’étant pas une norme universelle. Les pratiques de beauté 
évoluent d’un groupe social à un autre, mais également d’une époque à l’autre. 
Certaines constantes demeurent cependant, comme l’opposition entre ce qui relève du 
« naturel » (défini par exemple par la toilette), associé à une forme de pureté morale et 
d’hygiénisme médical ; et ce qui relève de l’« artifice » ou du superficiel (comme le 
maquillage), associé au mensonge, à la luxure et donc à l’immoralité11.  

 
8 Un Corps à Soi, Paris, Seuil, 2021, p. 9. 
9 Colette Guillaumin, Sexe, Race et Pratique du pouvoir, Paris, Côté-femmes, 1992. 
10 Pierre Bourdieu, La Distinction. Critique sociale du jugement, Paris, Minuit, 1979. 
11 Bruno Remaury, Le Beau Sexe faible, Paris, Grasset, 2000. 



4 

Une minceur misogyne… 

De l’injonction à la minceur à la grossophobie12, il n’y a qu’un pas. La première 
conduit à stigmatiser tout écart, même léger, à la norme et à alimenter la misogynie 
ordinaire à l’égard des corps féminins adultes, comme la cellulite — élément 
biologique naturel — qui fut longtemps construite comme immorale, puis médicalisée 
au début du XXe siècle 13 . La seconde dimension concerne le processus de 
stigmatisation et de discrimination des personnes désignées socialement comme « trop 
grosses », la grossophobie elle-même. Cette dernière repose sur un ensemble de 
stéréotypes — supposé manque de volonté, laideur, déficit d’intelligence, entre autres 
— qui traversent également les représentations d’autres groupes sociaux dévalorisés, 
notamment les personnes racisées ou en situation de précarité. Elle constitue ainsi, au 
XXIe siècle, un phénomène structurel majeur, c’est-à-dire un système de domination 
dont les racines s’ancrent à la fois dans la haine du féminin, dans le dégoût associé à 
la « graisse » alimentaire, et dans la stigmatisation de celles et ceux qui seraient 
perçu·e·s comme s’octroyant « plus que leur part » à la table des convives14. 

Des normes corporelles en constante évolution 

Dès l’Antiquité grecque et romaine, la grosseur — tout comme la maigreur — 
est dévalorisée et perçue comme un problème de santé. Avec l’arrivée du 
Christianisme, l’excès alimentaire devient également un enjeu moral et spirituel, 
révélateur d’un manque de maîtrise de soi15. Le péché de gourmandise s’inscrit dans 
ce cadrage. Les normes corporelles évoluent ensuite au fil des siècles. Au Moyen Âge, 
certaines rondeurs sont valorisées, associées à la fécondité chez les femmes et à la 
prospérité chez les hommes. Dans un contexte de famines récurrentes, un corps bien 
en chair témoigne de la capacité à se nourrir suffisamment, et ce faisant d’une position 

 
12 Hélène Bourdeloie et Laurence Larochelle, « Fatphobia: constructions, mediations and embodied 
experience », Journal of Gender studies, sous presse. 
13 Rossella Ghigi, « Le corps féminin entre science et culpabilisation Autour d'une histoire de la 
cellulite », Travail, genre et sociétés, 12(2), 55-75, 2004. 
14 Claude Fischler, L’homnivore, Paris, Odile Jacob, 1990. 
15 Susan E. Hill, Eating to Excess. The Meaning of Gluttony and the Fat Body in the Ancient World, 
Bloomsbury Publishing, 2011. 

https://doi.org/10.3917/tgs.012.0055
https://doi.org/10.3917/tgs.012.0055


5 

sociale aisée16. Progressivement, à la Renaissance, un idéal de mobilité émerge et la 
grosseur suscite une plus grande méfiance. Au XVIIIe siècle, l’apparition de mesures 
et de classifications du corps va conduire à la définition de « l’obésité ». La grosseur 
perd sa valeur positive. Si l’embonpoint reste encore toléré au XIXe siècle, la 
pathologisation des rondeurs s’impose peu à peu et l’obésité fait l’objet d’un processus 
de médicalisation croissant, tout au long des XIXe et XXe siècles.  

La norme de minceur moderne 

Un nouvel idéal de beauté émerge parallèlement à cette médicalisation de la 
grosseur, entre 1880 et 192017 : celui de la minceur moderne, qui s’éloigne peu à peu de 
la « juste mesure » corporelle héritée de l’Antiquité. De nouvelles préoccupations de 
santé publique apparaissent également avec le développement de l’État providence à 
la fin du XIXe siècle et transforment profondément la perception des corps18 . Les 
prescriptions comportementales se multiplient, les pratiques alimentaires sont 
rationalisées et les corps enjoints à la discipline 19 . C’est dans ce contexte que se 
développent les principes de l’anthropométrie20 au XIXe siècle, fondés sur l’apparition 
d’outils statistiques et de normes quantitatives qui fixent les idéaux corporels et 
pathologisent les écarts21.  

À la même époque, un paradigme culturel se déploie autour de la maigreur 
dans l’Angleterre victorienne : les jeunes filles des milieux aisés valorisent l’extrême 
minceur pour apparaître délicates, disciplinées et féminines. Le rejet de l’alimentation 
se conjugue à celui de la sexualité, dans une quête d’apparence éthérée et de pureté. 
En quelques décennies, la minceur acquiert en Europe le statut de norme sanitaire et 
morale, tandis que la forte corpulence glisse vers la catégorie de « problème », posant 
durablement les fondements de la grossophobie contemporaine comme phénomène 
structurel. Ainsi, à mesure que s’impose le capitalisme industriel ainsi qu’une éthique 

 
16 Georges Vigarello, Les métamorphoses du gras. Histoire de l’obésité du Moyen Âge au XXᵉ siècle, Paris, 
Seuil, 2010. 
17 Laura Fraser, Laura, The Inner Corset. A Brief History of Fat in the United States, Ed. Esther, 2009  
18 Fraser, Laura, op. cit. 
19 Laurence Dimitra Larochelle et Hélène Bourdeloie, « Grossophobie », Dictionnaire du Genre en 
traduction, IRN World Gender, https://worldgender.cnrs.fr/notices/la-grossophobie/ 
20 Solenne Carof, « La grossophobie, révélatrice des normes sociales », Grossophobie, Paris, Éditions de 
la Maison des sciences de l’homme, 2021, p. p. 67-92 et Solenne Carof, Grossophobie. Sociologie d’une 
discrimination invisible, Paris, Maison des Sciences de l’Homme, 2021. 
21 Laura Fraser, op. cit.  



6 

protestante privilégiant l’accumulation et la discipline plutôt que la quête du plaisir22, 
les discours sociaux, religieux et médicaux… contribuent à naturaliser des 
représentations stigmatisantes et culpabilisantes des corps gros. L’alimentation se voit 
dès lors investie d’une forte charge morale : manger ne relève plus d’un acte ordinaire, 
mais d’un plaisir suspect, et toute forme d’excès — qu’il s’agisse de la quantité ingérée 
ou du rapport hédoniste à la nourriture —, est progressivement pensée comme « une 
déviance devant être contrôlée et corrigée 23».  

La grossophobie, un système de domination 

Ces discours ne produisent pas seulement une norme corporelle, mais instituent 
durablement des régimes de victimisation et de disqualification sociale, traversés par 
des rapports de classe et de race, où les corps gros sont associés à l’indiscipline, à la 
paresse ou à l’irrationalité, et assignés à des positions sociales subalternes. Cette 
disqualification sociale fondée sur la corpulence repose sur une « fiction culturelle de 
contrôle corporel absolu »24, qui affirme que chacun pourrait définir sa corpulence 
comme il ou elle l’entend, indépendamment de son contexte de vie, de son éducation, 
de son niveau financier, tout comme de ses caractéristiques biologiques et 
psychologiques. Paradoxalement, alors même qu’elle sera critiquée par de 
nombreuses autrices féministes au XXe siècle, la norme de minceur a été soutenue par 
le mouvement féministe américain au XIXe siècle25, car elle permettait de se délester 
des jupons et des corsets entravant la silhouette féminine dans sa capacité à travailler, 
se mouvoir et occuper l’espace public. D’appareil vestimentaire externe — révélant les 
normes sociales pesant sur le corps féminin — le corset s’est ainsi progressivement 
incorporé au corps lui-même, contraignant les femmes à se muscler, contrôler leur 
poids et ipso facto à modifier les parties de leur corps que la société jugeait « laides ». 

 
22 Eric J. Oliver, Fat politics: The real story behind America’s obesity epidemic. Oxford, Oxford University 
Press, 2006. 
23 Annemarie Jutel, «Visions of Vice: History and Contemporary Fat Phobia», Junctures, 1(Dec), 2003, 
pp. 35-44. 
24 Joyce Huff, « Access to the Sky: Airplane Seats and Fat Bodies as Contested Spaces », dans Esther 
Rothblum et Sondra Solovay (dir.), The Fat Studies Reader, New York, New York University Press, 
2009, p. 249-250. 
25 Katharina Vester, « Regime Change: Gender, Class, and the Invention of Dieting in Post-Bellum 
America », Journal of Social History, vol. 44, n° 1, 2010, p. 39-70. 



7 

La revendication émancipatrice que promouvait la minceur fin XIXe siècle fut 
ainsi rapidement récupérée par les industries de la mode, puis par les marques de 
fitness et de bien-être26, avant de se prolonger dans l’imaginaire des corps filiformes 
incarnés par les mannequins de l’« héroïne chic » ; modèle qui trouva une figure 
emblématique en Kate Moss, associée à l’injonction devenue slogan — « Nothing tastes 
as good as skinny feels » — aujourd’hui largement reprise dans les médias. 

Le fat acceptance movement… un « réveil anti-
grossophobe » 

Si la norme de minceur devient dominante au XXe siècle des deux côtés de 
l’Atlantique et conduit au développement d’une industrie du « régime amaigrissant » 
dont l’ampleur financière révèle l’injonction quotidienne à contrôler son poids, elle est 
néanmoins combattue par de nombreuses autrices et militantes. Un mouvement 
émerge à la fin des années 1960 aux États-Unis : en s’appuyant sur les réseaux lesbiens 
et féministes et en s’inspirant des luttes pour les droits civils et ceux des homosexuels, 
il défend la lutte contre la grossophobie et le droit des personnes grosses à exister 
comme elles l’entendent. Ce mouvement de Fat acceptance se déploie ensuite en Europe 
et élargit ses répertoires d’actions à de multiples revendications : proches des milieux 
queer pour certain.es militant.es, du monde médical pour diverses associations, ou des 
discours de développement personnel pour d’autres. Ces militantes s’appuient dès le 
début des années 2000 sur l’arrivée de l’internet pour créer des newsletters, des forums 
de discussions et des sites web militants animés, avant d’investir les réseaux sociaux.  

La silhouette féminine à l’ère des plateformes 

Ce mouvement anti-grossophobie voit certains de ses messages circuler au-delà 
des sphères militantes, notamment avec à l’émergence du mouvement body positive, 
impulsé par la fondation créée en 1996 par Élisabeth Scott et Connie Sobczak à la suite 
du décès de la sœur de cette dernière, sœur qui a été emportée par des troubles du 
comportement alimentaire. Le mouvement mettra toutefois un certain temps à se 

 
26 Devillers, S. (dir.). (2025). Le dessous des images - Les ‘TikTok minceur’ font grossir les 
préjugés (ARTE).   

https://thebodypositive.org/about-us
https://www.arte.tv/fr/videos/121271-070-A/le-dessous-des-images/
https://www.arte.tv/fr/videos/121271-070-A/le-dessous-des-images/


8 

diffuser sur les réseaux sociaux. Avant son essor, c’est le pro-ana (raccourci pour pro-
anorexia) qui domine sur l’internet et les blogs des années 2000, dans le sillage du 
Thinspiration, mode de vie valorisant la maigreur extrême27. Malgré la fermeture de 
plusieurs sites imposée par les autorités, le phénomène perdure et les discours promouvant la 
maigreur absolue continuent de circuler. Au mitan des années 2000, les réseaux sociaux 
voient même émerger de nouvelles tendances qui renforcent ces représentations, à travers des 
défis comme le thigh gap ou le « # A4challenge », invitant à prouver que sa taille n’excède pas 
la largeur d’une feuille A4. 

Les années 2010-2013 marquent toutefois l’émergence du body positive, 
notamment via la campagne « #effyourbeautystandards »28 lancée sur Instagram par la 
mannequin grande taille et féministe Tess Holliday. Celle-ci entendait contester les 
discours médiatiques qui excluaient de la définition de la « beauté » toute femme 
portant une taille supérieure à la taille 4029. Largement relayée, cette intiative ouvrit la 
voie à d’autres campagnes similaires, contribuant à structurer le mouvement body 
positive contemporain, qui vise à rendre audibles les voix de groupes marginalisés, en 
remettant en cause les normes dominantes de la beauté et en promouvant plus de 
diversité et d’inclusivité30.  

Le body positive s’est ainsi appuyé sur les plateformes en mobilisant des hashtags 
comme #EveryBodyIsBeautiful, #BodyPositive ou encore #EffYourBeautyStandards.., pour 
favoriser l’action collective, la constitution de communautés en ligne mais aussi 
sensibiliser aux enjeux liés à l’acceptation de soi. Ce faisant, les plateformes ont offert 
des territoires alternatifs permettant aux personnes désignées comme « grosses » 
d’être représentées, mises en scène et œuvrer à leur reconnaissance comme sujet plutôt 
que comme objet31. 

 

 
27 Antonio A. Casilli et Paola Tubaro, Le phénomène pro ana : troubles alimentaires et réseaux sociaux, Paris, 
Presses des Mines, 2016. 
28 « Eff your beauty standards » est une expression popularisée par Tess Holliday qui, issue de 
l’anglais familier et des milieux militants féministes et body positive, signifie littéralement « va te faire 
voir avec tes standards de beauté », « eff » étant une forme atténuée de fuck - et vise à rejeter les 
normes esthétiques dominantes et à revendiquer la légitimité de tous les corps et de toutes les 
apparences. 
29 Jessica Cwynar-Horta, « The Commodification of the Body Positive Movement on 
Instagram », Stream: Interdisciplinary Journal of Communication, vol. 8, n° 2, 2016, p. 36-56. 
30 Zoe Brown et Marika Tiggemann, « Attractive Celebrity and Peer Images on Instagram: Effect on 
Women’s Mood and Body Image », Body Image, vol. 19, 2016, p. 37-43. 
31 Laurence D. Larochelle et Hélène Bourdeloie, « Subvertir et se conformer : les paradoxes des 
Instagrameuses « body-positivistes », MEI, sous presse. 

https://fr.wikipedia.org/wiki/Thinspiration
https://doi.org/10.21810/strm.v8i2.203
https://doi.org/10.21810/strm.v8i2.203


9 

Depuis lors, le body positive a été critiqué et accusé d’enjoindre à l’amour de son 
corps32, de générer de nouvelles formes d’oppression et d’exclure les femmes racisées 
ou les corps obèses en créant un nouvel idéal « acceptable » ainsi que de nouvelles 
normes33. Il a par ailleurs été accusé de se dépolitiser et de se transformer en style de 
vie consommable, se faisant complice de logiques marchandes néolibérales adeptes du 
pinkwashing, façon de se positionner comme un allié de la diversité, mais en façade 
seulement. Même des militantes historiques du mouvement, pourtant porteuses d’un 
discours particulièrement engagé, à l’instar de Tess Holliday, ont été accusées de céder 
à des logiques commerciales et, de facto, de se rallier aux normes corporelles 
dominantes. Des vidéos moquant l’évolution de ses prises de position ont ainsi circulé, 
l’accusant de « tourner sa veste »34, voire la désignant comme une traîtresse aux yeux 
d’une partie de sa communauté ; autant de tensions qui s’inscrivent en réalité dans un 
contexte plus large.  

Aujourd’hui, le mouvement semble effectivement s’essouffler. La diminution 
du nombre de mannequins dit·e·s « grande taille » lors des défilés de mode 35  en 
témoigne, tout comme l’écosystème numérique qui, par ses algorithmes de 
recommandation, contribue à reconfigurer les régimes de visibilité et, ce faisant, à 
redéfinir les contours du visible et de l’invisible. Après la construction des femmes et 
des personnes grosses comme sujet politique, semble ainsi s’opérer un retour de 
bâton : le corps féminin tend à être traité comme un objet, évolution favorisée par la 
montée de discours anti-woke et masculinistes, mais aussi par l’intensification des 
pratiques de trolling et de harcèlement en ligne. Ce tournant, que l’on peut situer 
autour de 2022-2023, coïncide avec la montée en puissance de certaines plateformes, 
au premier rang desquelles TikTok, ainsi qu’avec celle des évolutions techniques et 
algorithmiques qui reconfigurent les dispositifs de visibilité. Le changement opéré par 
Instagram en 2016, avec l’abandon d’un classement antéchronologique au profit d’un 
ordre fondé sur des affinités supposées, marque là un tournant décisif : la visibilité des 
contenus se trouve conditionnée à des métriques d’engagement (likes, commentaires, 
temps passé…). Un autre basculement tient à l’essor de TikTok qui renforce encore 

 
32 Stéphanie Pahud, Chairissons-nous : nos corps nous parlent, Lausanne/Paris, Favre, 2019. 
33 Apryl Williams, « Fat People of Color: Emergent Intersectional Discourse Online », Social Sciences, 
6(1), 15, 2017.   
34 Voir : TheCynicalDude, dir. 2024. Tess Holliday Is ON A DIET?! Bye Bye Body Positivity?, 
https://www.youtube.com/watch?v=O3yXz-QFpJU, consulté le 16 décembre 2025 ; ou Naj B Fit, dir. 2024. 
Tess Holliday : La SUPERSTAR Du Body Positive Retourne Sa Veste, 
https://www.youtube.com/watch?v=Zg2yVPtFgKk, consulté le 16 décembre 2025. 
35 Hayward, Felicity. 2022. ‘This Is Exactly How Many plus Size Models Walked during Fashion 
Month’. Glamour UK, 13 octobre, consulté le 16 décembre 2025. 

https://doi.org/10.3390/socsci6010015
https://www.youtube.com/watch?v=O3yXz-QFpJU
https://www.youtube.com/watch?v=Zg2yVPtFgKk
https://www.glamourmagazine.co.uk/article/fashion-month-plus-size-models
https://www.glamourmagazine.co.uk/article/fashion-month-plus-size-models


10 

plus cette logique de captation de l’attention. Car à l’ère des plateformes, ce ne sont 
plus des éditeurs humains qui choisissent les contenus, mais des dispositifs 
algorithmiques qui les classent et en rendent visibles certains pour optimiser 
l’engagement 36 . En personnalisant les fils d’actualité et en développant des 
fonctionnalités favorisant l’addiction et la polarisation des usages, les plateformes 
tendent à valoriser des contenus qui, sensationnalistes, provocateurs et viraux, 
suscitent un temps de visionnage accru 37 . Selon cette logique, les contenus 
« harmonieux », tels que ceux historiquement portés par le body positive, apparaissent 
moins viraux que les contenus polarisants comme les défis minceur ou les formats 
« what I eat in a day ».  

Conçu par l’éditeur vidéo Capcut de Tiktok, le succès du filtre « chubby », qui 
proposait de sembler plus gros·se, témoigne bien de cette tendance. Sous couvert d’un 
usage ludique, le filtre a en réalité rapidement servi de dispositif d’avertissement pour 
prévenir du « risque de grosseur ». Apparue comme une tendance au début de 
l’année 2025 sur TikTok, cette pratique a largement circulé avant que le filtre ne soit 
finalement retiré en mars 2025, à la suite de vives dénonciations de son caractère 
grossophobe. 

Selon cette même logique de dressage des corps féminins, la valorisation de la 
minceur a été poussée à l’extrême sur TikTok, notamment via le filtre « skinny », visant 
à affiner visuellement la silhouette, ou encore le mot clé « #SkinnyTok », apparu 
début 2025 (avant d’être formellement interdit en juin 2025), utilisé par des femmes 
valorisant les restrictions alimentaires, à l’instar de l’influenceuse Mina Zalie (1,4 
million de followers en décembre 2025) qui connut un retentissement international 
avec son slogan « Eat small to be small »38. Une nébuleuse de contenus promouvant des 
silhouettes filiformes, favorisée par les logiques algorithmiques de visibilité, connut 
une diffusion accrue sur TikTok. 

Intervenu à la suite des pressions exercées par la France et la Commission 
européenne, le retrait du hashtag « #SkinnyTok » n’a évidemment ni supprimé la 
grossophobie ni le culte de l’apparence. Ainsi en France par exemple, le mot-clef 

 
36 Dominique Cardon, À quoi rêvent les algorithmes. Paris, Seuil, 2015 ; Antonio Casilli, A., En attendant 
les robots : enquête sur le travail du clic. Paris, Seuil, 2019. 
37 Hélène Bourdeloie, « Le genre sous algorithmes : pourquoi tant de sexisme sur TikTok et sur les 
plateformes ? », The conversation, 9 octobre 2025. Safiya Umoja Noble, Algorithms of Oppression: How 
Search Engines Reinforce Racism, New York, NYU Press, 2018. 
38 Voir notamment : https://www.instagram.com/reels/DHsACFnRvXe/ / 
https://www.tiktok.com/discover/minazalie-eat-small-be-small, dernière consultation le 15 décembre 
2025. 

https://doi.org/10.64628/AAK.j5r66jqcr
https://doi.org/10.64628/AAK.j5r66jqcr
https://www.instagram.com/reels/DHsACFnRvXe/
https://www.tiktok.com/discover/minazalie-eat-small-be-small


11 

« pertedepoids » rassemblerait 910 000 vidéos, soit deux fois plus que « SkinnyTok »39, 
comme si le changement de hashtag avait non seulement permis d’échapper à 
l’interdiction, mais aussi plus encore encouragé la promotion d’un mouvement 
érigeant la sveltesse en valeur de perfection, de maîtrise et de contrôle de soi40, dans la 
continuité des valeurs que la minceur sous-tend depuis le XIXe siècle. 

On l’aura compris, la grossophobie n’est pas née avec les réseaux sociaux, mais 
ceux-ci en constituent des courroies de transmission particulièrement puissantes, et 
d’autant plus diffuses qu’insidieuses, amplifiant certains discours à travers des 
comptes dédiés aux modes de vie, à la cuisine, à la mode ou encore au bien-être. Au-
delà de l’effet qu’elles exercent sur la perception des corps41, ces plateformes, de par 
leur pouvoir algorithmique, contribuent par ailleurs à engendrer des troubles 
alimentaires42. Un tel pouvoir n’est pas sans rappeler le modèle du panoptique décrit 
par Foucault43, dans lequel la surveillance s’intériorise à travers des pratiques d’auto-
observation et d’auto-contrôle médiatisées par la technologie.  

Avec leur pouvoir de propagation44, ces plateformes sans frontières diffusent 
des contenus qui, quelle qu’en soit la teneur, circulent à grande vitesse et contribuent 
à alimenter une ère dite de « post-vérité » dans laquelle les faits, preuves et 
informations objectivés tendent à perdre de leur autorité au profit des émotions, 
croyances et récits. C’est dans ce contexte que nombre d’influenceur·euses ou de 
créateur·ices de contenus, parfois dépourvu·es de toute formation spécifique, 
promeuvent des médicaments tels que l’Ozempic ou autres analogues du GLP-1 
présentés comme des solutions rapides et efficaces pour perdre du poids. Or de tels 
discours ont pour effet d’affaiblir les principes du body positive. Pourquoi s’accepter 
lorsque des solutions techno-médicales pour métamorphoser sa silhouette paraissent 
accessibles et efficaces ? Ils ont aussi pour effet de participer à la médicalisation des 

 
39 Devillers, S. (dir.). (2025). Le dessous des images - Les ‘TikTok minceur’ font grossir les 
préjugés (ARTE). https://www.arte.tv/fr/videos/121271-070-A/le-dessous-des-images/ 
40 Ibid. 
41 Ana Maria Jiménez-García, Natalia Arias, Elena Picazo Hontanaya, Ana Sanz et Olivia García-
Velasco, « Impact of body-positive social media content on body image perception », Journal of Eating 
Disorders, 13, 153.   
42 Scott Griffiths, Emily A. Harris, Grace Whitehead, Felicity Angelopoulos, Ben Stone, Wesley Grey et 
Simon Dennis, « Does TikTok Contribute to Eating Disorders? A Comparison of the TikTok 
Algorithms Belonging to Individuals with Eating Disorders versus Healthy Controls », Body Image, 
vol. 51, 2024, art. 101807. 
43 Michel Foucault, Surveiller et Punir, Paris, Gallimard, 1975. 
44 Dominique Boullier, Propagations. Un nouveau paradigme pour les sciences sociales, Paris, Armand 
Colin, 2023. 

https://www.arte.tv/fr/videos/121271-070-A/le-dessous-des-images/
https://doi.org/10.1186/s40337-025-01286-y


12 

corps gros et à leur pathologisation, occultant les conditions sociales, économiques et 
politiques au principe des troubles et maladies qui lui sont associés. 

À l’heure où les plateformes gouvernent de plus en plus 
nos silhouettes, une résistance est-elle encore possible ? 

Bien que les plateformes socionumériques constituent des territoires alternatifs 
d’existence et de visibilité pour des personnes assignées grosses, c’est-à-dire des 
espaces de reconnaissance sociale et symbolique, de reconstruction identitaire ou de 
soutien communautaire, elles n’en concourent pas moins à maintenir, et parfois à 
exacerber, le culte du corps féminin filiforme. Le corps des femmes est ainsi désormais 
sous l’emprise des plateformes capitalistes et, plus largement, de la culture du « tout 
numérique », incarnée par les « wearables », applications fitness ou objets connectés de 
discipline corporelle... 

Dans cette économie de l’attention, les valeurs associées aux débuts de l’internet 
— promesse d’horizontalité, d’ouverture et de pluralisme…45 – se trouvent de plus en 
plus mises à mal et dévoyées 46 . Si l’ère des réseaux sociaux a pu laisser espérer 
l’avènement d’un espace plus diversifié, plus horizontal et plus inclusif, la colonisation 
du web par les Gafams est venue heurter de plein fouet ce projet émancipateur47. 

Si la lutte militante contre la grossophobie et plus généralement les normes 
corporelles étriquées peut se déployer sur ces plateformes, cette lutte ne devrait pas 
non plus provenir uniquement de ces dispositifs qui n’ont aucun intérêt au consensus 
et fondent leur rentabilité sur le désaccord, voire le conflit. Elle doit surtout émaner de 
la société civile (associations), des médias et des institutions (école, médias, médecine, 
droit) qui doivent s’interroger sur les algorithmes, mettre en place une éducation 
critique au numérique et réguler politiquement ces plateformes. Du côté de la société 
civile et du monde militant, de nombreux défis restent à relever également. La lutte 

 
45 Clément Perarnaud, Julien Rossi, Francesca Musiani et Lucien Castex, L’avenir d’Internet : unité ou 
fragmentation ?, Lormont, le Bord de l’eau, 2024. 
46 Hélène Bourdeloie et Éric George, « Repenser morale et communication à l’ère 
numérique », Communiquer [En ligne], 39 | 2024.   
47 Clément Perarnaud, et al., op. cit.  

https://doi.org/10.4000/1438i
https://doi.org/10.4000/1438i


13 

pour la reconnaissance de la singularité corporelle pourrait notamment être pensée 
comme un projet ontologique de « coïncidence à soi », enjeu politique majeur48. 

Publié dans laviedesidees.fr, 3 février 2026 

 

 
48 Froideveaux-Metterie, C. (2012). La beauté féminine, un projet de coïncidence à soi, Le Philosophoire - 
n° 38. 


