idées

Bourdieu l'inclassable

Frédéric Keck

Ghassan Hage montre comment la physique du social élaborée par
Bourdieu permet de penser les formes de domination
contemporaines a travers ce qu’il appelle une « écologie
existentielle ».

Ghassan Hage, Pierre Bourdieu'’s Political Economy of Being, Durham, Duke
University Press, 2025, 184 p., $23.95, ISBN 9781478032625

Ghassan Hage est un des anthropologues les plus originaux de sa génération.
Apres une these sur les milices chrétiennes au Liban, il a étudié a Paris avec Pierre
Bourdieu. Cette rencontre a inspiré les enquétes menées par Ghassan Hage sur la
construction de la blancheur en Australie et sur la diaspora libanaise a travers le globe'.
Dans un bref essai traduit en francais sous le titre Le loup et le musulman, Hage interroge
les liens entre racisme et écologie a travers la construction post-coloniale de la figure
du « loup solitaire », qu’il analyse comme l'indice d’un « déchet ingouvernable » dans

le capitalisme globalisé:.

1 G. Hage, White Nation. Fantasies of White supremacy in a multicultural society, New York, Routledge,
2000 ; The Diasporic Condition. Ethnographic Explorations of the Lebanese in the World. Chicago,
University of Chicago Press, 2021.

2 G. Hage, Le loup et le musulman. Islamophobie et désastre écologique, Marseille, Wildproject, 2021.



Bourdieu ethnologue

Ghassan Hage propose une lecture nouvelle de 'ceuvre de Pierre Bourdieu a
partir des tendances les plus récentes de 1’anthropologie, et en particulier de ce qui a
été appelé son « tournant ontologique ». Aux yeux de sociologues davantage inspirés
par Bruno Latour, l'ceuvre de Pierre Bourdieu peut sembler prisonniere d’une
opposition entre le biologique et le symbolique, ou entre la nature et la culture,
destinée a fonder I’autonomie des sciences sociales comme sciences de la réflexivité:.
Ghassan Hage inscrit cependant la pensée de Bourdieu dans une longue généalogie
visant a faire une « physique du social », de Spinoza a Lévi-Strauss en passant par
Comte. Il montre comment Bourdieu renouvelle ce projet a travers sa lecture de la
phénoménologie, notamment la théorie des habitus de Husserl et I’ontologie politique
de Heidegger. Il souligne enfin comment cette physique du social permet de penser
les formes de domination contemporaines a travers ce qu’il appelle une «écologie

existentielle ».

Disons d’emblée ce que peut avoir de rafraichissant la lecture de I'ceuvre de
Pierre Bourdieu par Ghassan Hage pour un public francophone, et de salutaire pour
un public anglophone. Sil’on peut résumer a grands traits la réception de cette ceuvre,
disons qu’elle a été lue en France, de fagon parfois desséchante, comme un outil de
réflexivité sur les classifications scolaires, tandis qu’elle a été lue en Grande-Bretagne
et aux Etats-Unis, de fagon parfois confuse, comme un outil de critique des structures
de domination par les pratiques de résistance. Hage commente les formules les plus
denses et mystérieuses de Bourdieu («classeurs classés par leurs classements »,
« structures structurantes et structurées ») a partir de ses expériences personnelles ou
de ses enquétes de terrain, mais aussi a partir des lectures philosophiques récentes de
I'ceuvre de Bourdiew. Cette capacité a éclairer les intuitions philosophiques de cette
ceuvre en échappant aux travers de lecture des deux mondes académiques,

francophone et anglophone, du fait qu’il les a traversés dans sa propre formation

3 Le tournant ontologique en anthropologie cesse de considérer les non-humains comme des porteurs
de symboles humains et les décrit comme des entités porteurs d’agentivités. Il prend ainsi au sérieux
la fagon dont les sociétés non-européennes parlent des non-humains, par exemple lorsque les Bororo
disent qu'ils « sont » des perroquets Ara selon ’exemple classique de Lucien Lévy-Bruhl, au lieu d’y
lire des croyances erronées. Cf. F. Keck, U. Regehr et S. Walentowitz, « Anthropologie : le tournant
ontologique en action », Tsantsa, 20, 2015, p. 34-41.

4 Cf. P. Bourdieu, Science de la science et réflexivité: cours au College de France, 2000-2001, Paris, Seuil,
2001.

5 Ghassan Hage cite notamment les travaux publiés en francais par Christiane Chauviré, Claude
Gautier ou Laurent Perreau, qu’il porte ainsi a la connaissance du public anglophone.



d’anthropologue, rend le livre de Ghassan Hage a la fois utile pour tout lecteur qui
veut s’initier aux sciences sociales et réjouissant pour tout lecteur qui veut comprendre

ce qu’elles font a la pensée.

Bourdieu spinoziste

L’introduction du livre précise ce que Hage appelle «1"économie politique de
l’étre ». Selon lui, I'ceuvre de Bourdieu montre, a la suite de Spinoza, que la question
de I’étre n’est pas une question d’identité (« étre ou ne pas étre ») mais de quantité
(« Combien peut-on étre ? »). Les étres sociaux cherchent a produire « une vie viable »
(« viable life ») en augmentant leur puissance (Hage traduit le conatus de Spinoza par le
terme « flourish », qui peut se traduire par « s'épanouir »). Le probleme de Bourdieu
est de décrire les différentes fagons pour les acteurs sociaux de « persévérer dans leur
étre » sans projeter sur cette diversité un point de vue unique, celui du philosophe, que
Bourdieu qualifie de «scolastique» au sens ou il a été formé au cours de la
scolarisation des individus. La méthode d’observation participante permet d’intégrer
tous les points de vue a travers le point de vue scolastique, ce que Hage appelle
«prendre le perspectivisme au sérieux ». Les cinq chapitres du livre exposent cette
these en examinant quatre concepts centraux chez Bourdieu (habitus, illusio, capital et

champ) avant de discuter en conclusion du probleme de la violence symbolique.

Hage rappelle que le jeune Bourdieu est parti faire du terrain en Algérie avec
un projet de these sur la temporalité chez Husserl et Heidegger sous la direction de
Georges Canguilhem. Il en souligne 'aspect singulier et novateur par rapport a
d’autres théories de l'habitus (qui reprennent la notion d’hexis chez Aristote): on
percoit les habitudes des autres lorsqu’on est soi-méme mal habitué, ce qui est une
étymologie possible du terme francais « malade». L’enquéte de terrain place
I'observateur dans cette situation ou son habitus n’est plus en accord avec celui des
autres acteurs sociaux, ce qui permet d’analyser comment 1'habitus, que Bourdieu
définit comme l'incorporation des regles sociales par 1’éducation, configure la
perception du monde. Hage prend deux autres exemples pour illustrer cette situation
ou l'habitus n’est plus vécu comme allant de soi: ce qu’il appelle «la fatigue
diasporique », qui résulte de I'effort des migrants pour intégrer un habitus différent de
celui dans lequel ils ont été éduqués dans l'enfance, et son propre handicap auditif,
qui I'a conduit depuis I'enfance a détourner son attention lorsqu’il n’entend plus le

monde autour de lui. Cette situation du migrant et du handicap est mise en scene de



fagcon humoristique dans la préface o Hage raconte qu’arrivant d”Australie a Paris en
1991, il écoute avec difficulté Bourdieu qui lui parle longuement et lui demande « Est-
ce que je vous ennuie ? », ce a quoi Hage répond « Vous plaisantez ! » — et le livre est
une facon de répondre a cette interjection en interrogeant ce qu’il y a de si sérieux dans

la sociologie de Bourdieu.

Hage souligne en effet que le but de Bourdieu est de décrire 1'habitus comme
un mécanisme structurant ce que nous sommes par nos pratiques. C’est une capacité
physique transformée en disposition sociale par 1'éducation. Les pratiques sont
orientées vers certaines finalités, ce qui conduit Hage a commenter la signification
singuliere en francais de « sens pratique » ou de «raison d’étre », mais le sociologue
peut voir ces orientations comme des constructions sociales arbitraires. Hage rappelle
que Bourdieu emprunte le concept d’illusio a Johan Huizinga dans Homo ludens: : si la
vie sociale est un jeu que les acteurs jouent selon des regles variables, ce jeu doit étre
joué sérieusement pour avoir du sens. Hage analyse l'illusio comme une libido
désexualisée, au sens de Freud : une énergie générale et non spécifique qui peut se
décharger sur nimporte quel objet. Il montre aussi comment ce concept reprend
’analyse du fétichisme de la marchandise par Marx, au sens ou les acteurs perdent de
vue les relations sociales qui ont produit des objets lorsqu’ils vivent dans

I’enchantement que suscitent ces objets transformés en marchandises.

Le capital et ses acteurs

Hage analyse ensuite le concept de capital chez Bourdieu comme une fagon
pour les acteurs sociaux d’objectiver leur illusio et d’accumuler ces objets pour imposer
aux autres leur point de vue. Le capital n’a en effet de valeur que s’il est reconnu et
légitimé par les acteurs sociaux. Dans 1’économie politique de Bourdieu, plus les
acteurs cherchent a rendre viable leur perspective, plus ils 'imposent aux autres pour
en recevoir une reconnaissance. Il y a donc une véritable lutte contradictoire pour la
reconnaissance car chacun cherche a faire reconnaitre son point de vue a la fois comme

singulier et universel. Les stratégies de distinction résolvent cette contradiction en

6 Cf. Johan Huizinga, Homo ludens. Essai sur la fonction sociale du jeu, Paris, Gallimard, 1951.



affirmant un objet de valeur arbitraire comme I'étalon de valeur pour les autres acteurs

sociaux’.

Le concept de champ permet a Bourdieu, selon Hage, de décrire comment les
acteurs sociaux se déplacent dans cet espace polarisé par des objets de valeur. C'est un
espace de distribution inégal du capital dans lequel des trajectoires dessinées a
I’avance permettent aux acteurs d’étre en concurrence réglée les uns avec les autres.
Hage analyse deux termes francais qui éclairent pour un public anglophone le statut
de cette « physique sociale » : « comprendre » et « occuper » désignent a la fois le fait
de prendre une place et d’entendre le point de vue de celui qui prend une autre place.
Le terme anglais «gravity » rend bien cette dualité, puisqu’il signifie a la fois la
pesanteur, qui conduit a occuper certaines places plutot que d’autres, et le sérieux avec

lequel on s’affirme préoccupé par I'enjeu que matérialise cette place.

Hage montre ainsi, a partir de ses propres enquétes de terrain, que la mobilité
est le moteur de ce qu’il appelle «1’économie politique de Iétre ». Paradoxalement, les
migrants et les racistes, avec lesquels Hage a mené des enquétes sur le temps long,
partagent un désir de mobilité et redoutent d’étre immobilisés dans leurs places
(« stucked »). Les acteurs sociaux exercent les uns envers les autres des critiques sur les
bonnes fagons d’étre mobile. Une jeune femme libanaise reproche a sa mere d’étre trop
chargée quand elle prend 'avion, littéralement « intransportable », car elle introduit
dans le champ du voyage international des regles de déplacement d’un village a un
autre. Mais inversement, un suprémaciste blanc australien ou un nationaliste francais

vont reprocher aux migrants d’étre sans attaches ou déracinés.

Skieurs et nageurs

La conclusion du livre propose la notion d’écologie existentielle, qui est sans
doute une des grandes contributions de Hage a la lecture de Bourdieu. Si les acteurs
sociaux luttent entre eux pour imposer aux autres leur points de vue par
I’accumulation de capital, les luttes sociales ne sont pas seulement économiques mais

écologiques : elles visent a la définition de la réalité et de la vie bonne. Ce que Bourdieu

7 Hage analyse cette lutte pour la reconnaissance a partir des textes classiques de Hegel et la
production de valeurs arbitraires a partir des textes de Lacan sur le phallus.

8 Hage rappelle que ce concept est emprunté par Bourdieu a Gaston Bachelard, qui décrivait le champ
magnétique congu par la physique des forces et des particules.



appelle la violence symbolique est donc une fagon de construire une niche écologique
dans laquelle on peut mener sa vie. Hage propose d’imaginer un monde dans lequel
les skieurs et les nageurs définiraient chacun un monde de neige et un monde d’eau :
si les skieurs sont en lutte entre eux pour bien skier, et les nageurs entre eux pour bien
nager, il y a un conflit plus fondamental entre les skieurs et les nageurs pour savoir si

les humains ont besoin d"un monde de neige ou d’eau.

Hage distingue ensuite deux formes de domination : celle par laquelle un
groupe social en exclut un autre (qu’il qualifie d’aristocratique, et qu’il illustre par
’apartheid en Afrique du Sud ou le sionisme en Israé€l) et celle par laquelle un groupe
social fait reconnaitre a un autre ses propres conditions de viabilité (qu'il qualifie de
démocratique et qu’il illustre par la politique de la France sur ses populations
colonisées ou de 1’ Australie sur ses migrants). La domination démocratique impose un
point de vue surplombant (celui du droit) qui fixe et protege les regles du jeu par lequel
les dominants imposent leurs points de vue aux dominés, alors que la domination
aristocratique est un pur exercice de la force pour imposer son point de vue aux autres
acteurs sociaux. Selon Hage, la politique des Etats-Unis sous Donald Trump consiste
en un déclin de I'ere de la violence symbolique, c’est-a-dire de 'hégémonie américaine
faisant reconnaitre son droit par les autres sociétés, mais ce déclin permet de mieux

voir la domination telle qu’elle est.

Hage finit son analyse par la notion de lucidité, sur laquelle Bourdieu faisait son
séminaire lorsqu’il a suivi ses enseignements a Paris. Il propose une distinction
importante avec la réflexivité, qui est selon Bourdieu la forme de savoir exercé par la
sociologie pour analyser les mécanismes de la violence symbolique. Hage définit la
lucidité comme «la capacité a penser depuis sa position sociale, ses héritages, sa
perspective, et les déterminations sociales variables qui constituent la réalité dans
laquelle on est pris. » (p. 131) Il souligne que Bourdieu était souvent frappé dans ses
entretiens par la lucidité des acteurs qu’il rencontrait, méme s’il visait a la transformer

en réflexivité en lui apportant rigueur et systématicité.

Ce livre est donc une actualisation forte de 1’ontologie sociale de Bourdieu a la
lumiere des questions économiques et écologiques contemporaines. Hage prend ses
distances avec la domination intellectuelle que I'analyse de la violence symbolique
peut produire chez les lecteurs qui n'en comprennent pas la genese. Il propose de
revenir avec un mélange d’humour et de gravité aux conditions physiques dans
lesquelles les acteurs sociaux vivent et se déplacent. S'il montre la systématicité et la

rigueur de la pensée de Bourdieu, il souligne aussi qu’elle permet de penser d’autres



formes de vie pour valoriser les marges de possibilité qu’elles introduisent dans le
monde social. La sociologie contribue ainsi a formuler ce que Hage appelle, dans son
autre livre traduit en frangais, une « alter-politique », qu’il définit comme une critique
de l'ordre capitaliste, colonialiste et domesticateur. On peut espérer que ce livre soit
également traduit en francais pour faire entendre une voix importante dans les

sciences sociales du monde contemporain.

Publié dans laviedesidees.fr, le 22 janvier 2026.

9 G. Hage, L’Alterpolitique. Anthropologie critique et imaginaire radical, Toulouse, EuroPhilosophie
Editions, 2021.



