
 
 

À quoi sert l’histoire des systèmes 
philosophiques ? 

par Pierre-François Moreau 

Il est des moments, dans l’histoire de la production intellectuelle, 
où les outils conceptuels doivent être transformés. L’architecture 

du système sert à retravailler les héritages, et plus ceux-ci sont 
massifs, plus elle doit être puissante afin d’aboutir à ces 

transformations.  

Cet essai est extrait du livre dirigé par Géraldine Lepan et Pierre-François 
Moreau dans la collection Puf/Vie des idées, À quoi sert l’histoire de la philosophie ? 

 L’histoire de la philosophie apparaît pour une grande part, dans l’institution 
universitaire française, comme une histoire des systèmes philosophiques. C’est une 
tradition bien ancrée depuis le XIXe siècle, et qui a produit quelques chefs-d’œuvre 
incontournables. Mais qui a également contribué à marginaliser, parfois, les 
philosophies qui s’exprimaient sous une forme différente et, parfois aussi, à 
méconnaître certains aspects des systèmes eux-mêmes. Si cette pratique n’est 
certainement pas une exclusivité française, elle est cependant assez caractéristique, 
plus qu’ailleurs sans doute, de notre enseignement et de notre recherche. À qui 
demanderait d’où elle vient, on pourrait d’abord répondre qu’elle renvoie à un besoin 
institutionnel bien défini : la préparation aux concours de recrutement, où l’étude des 
auteurs – et des questions traitées à travers les auteurs – est primordiale. 
Effectivement, un certain nombre des ouvrages qui relèvent de cette tradition ont 
d’abord été des cours d’agrégation, et sont relus à tour de rôle par les générations 



2 

successives d’agrégatifs. Néanmoins, il existe peut-être d’autres raisons à cette 
prééminence, plus internes à la pratique de l’histoire de la philosophie elle-même. Des 
raisons qui peuvent en outre contribuer à expliquer pourquoi les concours ont 
justement assumé cette forme-là. 

Trois esquives 

Cette démarche s’est imposée – et se légitime encore – au nom de la rigueur 
qu’elle revendique. Elle permet en effet d’affirmer, en même temps qu’un choix de 
méthode, une position sur ce qu’est la philosophie, et qui se démarque d’autres formes 
d’appropriation du passé. Ces autres formes correspondent d’ailleurs elles aussi à des 
conceptions, naïvement ou plus explicitement exprimées, du rapport entre la 
philosophie et son histoire. Mais elles ont un caractère commun : elles esquivent ce qui 
fait la spécificité de la philosophie et de chaque philosophie. 

- On citera d’abord ce que l’on pourrait appeler l’impressionnisme, qui va 
chercher des « idées » à bon marché dans les différentes philosophies, comme 
on en trouve la trace dans les recueils de citations, où des « pensées » choisies, 
extraites du contexte et souvent interchangeables, viennent conforter une 
sagesse à la fois censée intemporelle et supposée résoudre les problèmes de 
l’actualité – ou de la détresse individuelle ; ces deux traits, que l’on pourrait 
estimer contradictoires, coïncident en fait très aisément, tout simplement parce 
que les maximes de vie ou, aujourd’hui, le souci du développement personnel, 
ont justement pour but de résoudre des problèmes déterminés en les privant de 
leur détermination et en les inscrivant dans une anthropologie aussi éternelle 
que rassurante. Marc-Aurèle conseille de dominer ses passions, Descartes 
enseigne le doute et la méthode, Spinoza estime que la sagesse est la méditation 
de la vie et non de la mort. La pensée n’est plus alors qu’une somme d’opinions, 
plus ou moins reliées par le style de l’auteur – ou par son génie, dans les 
versions hagiographiques. Une telle conception identificatoire de l’histoire de 
la philosophie correspond à une représentation populaire de la philosophie ; 
elle remplace son histoire proprement dite par une anthologie, au sens 
étymologique du terme : on cueille dans chaque doctrine les fleurs dont on 
forme son bouquet personnel. Une démarche au fond analogue se découvre 
même dans des volumes, apparemment plus ambitieux, consacrés à un unique 
philosophe, mais sans visée systématique. On gomme alors tout ce qui, de 



3 

l’œuvre ou de la vie de l’auteur, ne rentre pas dans cette heureuse généralité – 
ou, inversement, on s’en indigne : il ne mérite plus d’être un sage (Descartes a 
bien tort de prendre les animaux pour des machines, les Stoïciens ont trop 
confiance dans les forces humaines et Spinoza néglige le tragique de la 
condition humaine). Cette volonté de rapprocher la philosophie des intérêts du 
lecteur correspond sans doute à un besoin propédeutique assez légitime, et il 
n’est pas scandaleux d’interroger une doctrine sur ses implications pratiques, 
mais un tel regard ne saurait fonder une démarche historiographique.  

- Une seconde position est constituée par la version empirique de l’histoire des 
idées, en apparence plus soigneuse, mais dont le soin même masque la 
spécificité de la démarche philosophique. Elle se rencontre souvent sous une 
forme synchronique : on imagine que la pensée d’un auteur est la somme ou le 
résidu de tout ce qui est dans l’air du temps au moment où il écrit (la variante 
érudite consiste à lire les ouvrages contemporains qu’il n’a pu tous lire et à en 
substituer les réponses – voire les questions – à celles, plus difficiles ou plus 
obscures, du système lui-même1). Mais elle peut exister aussi sous une forme 
diachronique : on part à la chasse aux influences et on recherche l’analogie des 
formules, des exemples, des références. Cette recherche peut s’étayer par le 
registre des rencontres, les souvenirs des contemporains, l’inventaire des 
bibliothèques – comme aussi par le rapprochement des mots et des expressions. 
Dans le meilleur des cas, on découvre des connexions réelles et l’on s’arrête à 
cette découverte, alors que c’est là au contraire qu’il faudrait commencer 
l’analyse ; dans le pire, on assimile au lieu de dissocier : on repère que X a lu Y 
qui connaissait Z, et l’on rapproche des faits ou des livres sans s’intéresser assez 
au travail conceptuel qui leur donne (quand les liens existent vraiment) leur 
signification philosophique. Là encore, cette historiographie s’enracine dans 
une thèse implicite sur la nature de la philosophie. Comme la première, elle se 
représente la pensée comme constituée d’éléments isolés, que seuls des liens 
faibles relient entre eux. Simplement, alors que la première confiait le soin 
d’assumer cette unité absente à l’homogénéité de la nature humaine, ou de 
l’aspiration au bonheur, ici cette unité est assumée par l’extérieur, soit 
contemporain soit passé, chargé d’éclairer le sens – c’est-à-dire de le fuir. On 
écarte en effet la double question : qu’est-ce qui fait que cette philosophie est 
une philosophie et qu’elle est cette philosophie ? 

                                                
1 Le premier volume de l’ouvrage de Dunin-Borkowski sur Spinoza en constitue un bon exemple. 



4 

- Enfin, une troisième histoire est celle qui est écrite par les philosophes eux-
mêmes, pour qui souvent les autres systèmes ne sont conçus que comme 
préalables aux leurs, comme repoussoirs ou comme précurseurs (ou les deux à 
la fois). Ces affirmations ne sont d’ailleurs pas sans intérêt, mais elles en disent 
plus sur le philosophe qui les énonce et la géographie intellectuelle telle qu’il se 
la représente que sur le contenu interne de la pensée de ses collègues. Dans le 
meilleur des cas, là aussi, il y a quelque chose à prendre : la reconnaissance de 
ce cadastre (qui est une part constitutive de toute philosophie, y compris 
lorsqu’elle réduit l’autre à rien, ce qui est encore un énoncé théorique), à défaut 
d’être une analyse objective, permet de marquer des frontières, d’indiquer des 
connexions et des exclusions. La lecture des controverses est en ce sens fort 
instructive : la haine est bonne conseillère (elle sait apercevoir les 
démarcations), elle est mauvaise analyste (elle ne sait pas évaluer les arguments 
et marquer leur place dans une topique). Il existe une variante : les philosophes 
qui, au lieu de s’attribuer à eux-mêmes le rôle de point final du déroulement 
des doctrines (ou bien en même temps qu’ils le font) inscrivent les autres et eux-
mêmes dans une histoire ou une métahistoire générale – de l’Esprit, de l’Être, 
de la Raison… Dans de telles conceptions, on quitte en apparence la réduction 
des autres philosophies à l’état d’accumulations d’atomes détachables, mais on 
n’en reconnaît la consistance propre qu’artificiellement, puisque l’on ne retient 
de chacune que ce qui entre dans le cadre préétabli, la logique de l’Histoire ou 
la perspective du système ultime. Une dernière variante enfin est celle qui, dans 
un effort pour échapper à l’histoire atomistique et pour envisager chaque 
pensée en elle-même, tente de ramener une philosophie à une « intuition 
originaire » que déroulerait l’ensemble du système. Cette fois au moins la 
cohérence d’une doctrine est prise en vue, mais c’est au profit de l’effacement 
de ses thèses dans un énoncé primaire qui semble rendre compte par avance de 
chacun de ses développements et tient donc la construction effective de la 
pensée pour un artifice secondaire. 

Ce sont là autant de façons d’esquiver ce qui est proprement philosophique 
dans la philosophie. Un des traits communs à ces trois formes d’esquive, c’est ce que 
l’on pourrait appeler l’apathie terminologique. Les noms des concepts sont supposés 
signifier la même chose que les termes homonymes du langage commun dans la 
première ; ou encore que les contenus livrés par l’héritage d’une époque ou d’une suite 
d’époques, par-delà les problèmes de traduction, dans la seconde ; ou enfin que le 
fonds commun d’un vocabulaire philosophique immémorial dans la troisième. Si 
Descartes, Leibniz et Spinoza ont parlé de la volonté, le mot sera supposé conserver le 



5 

même sens sous leurs plumes ; si plusieurs doctrines découvrent trois degrés, ou trois 
niveaux, ou trois genres dans la connaissance, on y verra le signe que l’on peut les 
rapprocher sans risque, quel que soit le sens de ces niveaux ou de ces genres. Un autre 
trait commun, c’est la négligence architectonique, c’est-à-dire l’intérêt porté plus au 
contenu (quand ce n’est pas à la « leçon ») qu’aux démonstrations par lesquelles les 
philosophes établissent leurs thèses : un contenu que l’on accepte, que l’on célèbre (ou, 
parfois, que l’on dénigre) sans trop se soucier du chemin par lequel une pensée arrive 
à son résultat, comme si celui-ci n’était qu’un détour superflu, dont l’historien peut 
faire grâce au lecteur, en lui procurant par son résumé un raccourci de la réflexion. 
Enfin, le peu de sensibilité aux termes et l’illusion d’un accès direct aux contenus 
entraînent souvent un ultime caractère commun qui est la faible conscience textuelle : 
on n’accorde guère d’attention au détail des textes eux-mêmes, donc aux relations 
significatives. Tout se passe comme si l’on pouvait « traduire » un lexique dans un 
autre sans trop de souci. 

Ainsi c’est contre l’histoire populaire, l’histoire plate des idées, l’histoire des 
philosophes, que s’est constituée l’histoire des systèmes au XIXe siècle. Concrètement, 
elle a commencé à partir de Victor Cousin et contre lui. Cousin en effet a noué en 
France philosophie et histoire de la philosophie ; il en a fait la marque de l’institution, 
il a impulsé éditions et traductions, il a encouragé ses élèves à l’étude des grands 
auteurs des siècles précédents. Mais il a encore appuyé ce travail sur une philosophie 
de l’histoire ou plutôt (après avoir renoncé à un hégélianisme simplifié) de la non-
histoire : une psychologie dont les quatre moments engendrent immuablement les 
quatre types de philosophie2. Évidemment un tel socle empêche de prendre en vue la 
véritable signification et les vraies difficultés d’un système. Il fallait donc rompre avec 
cette psychologie, où les doctrines sous leur apparente diversité ne font que répéter 
indéfiniment les possibilités immuables de l’âme humaine. C’est ce qu’ont fait ceux 
qui ont créé cette école : Émile Boutroux, Victor Delbos, Victor Brochard – et Martial 
Gueroult qui l’a systématisée. Après lui, Victor Goldschmidt, Ginette Dreyfus, 
Alexandre Matheron ont poursuivi sur cette lancée. On s’appuiera ici sur des textes de 
Gueroult, précisément parce que ses formulations radicales montrent plus clairement 
la puissance et les limites de la méthode.  

                                                
2 Cf. P.-F. Moreau, « Victor Cousin, la philosophie et son histoire », Télémaque, n°54, 2018, p. 57-66. 



6 

Le système comme structure 

Une philosophie, avant d’être une sagesse ou un héritage d’idées, est d’abord 
un effort pour comprendre la réalité. Cet effort se distingue par sa structure logique et 
c’est celle-ci qu’il faut reconstituer. En l’absence de cet effort et de cette structure, il n’y 
a pas de philosophie. 

« 1°) Il est incontestable que toute philosophie se donne pour tâche de 
comprendre le réel et que, sans cette volonté et cette tentative de comprendre et de révéler 
la réalité, toute philosophie cesserait à ses propres yeux et aux yeux des autres, de 
présenter un sens ou quelque réalité. Hirngespinnste ! dirait Kant. 

2°) Il est incontestable, aussi que l’obligation de comprendre et d’expliquer est 
ce qui contraint toute philosophie à se développer selon un processus logique au 
moins implicite par lequel toute ces parties se lient étroitement d’une façon rigoureuse. 
Par-là, toute philosophie tire sa solidité.  

Ainsi, sans une nature intellective, toute philosophie serait inintelligible, irréelle 
et inconsistante. » 

 Martial Gueroult, Philosophie de l’histoire de la philosophie (Dianoématique Livre 
II), Aubier-Montaigne, 1979, p. 90. 

Le premier mot-clef est donc intellection ; Gueroult prend soin – contre ce que 
pourrait faire croire l’étymologie – de donner à ce terme le sens le plus large possible, 
afin de ne pas la limiter aux démarches purement intellectuelles. « Chaque 
philosophie », écrit-il « se reconnaît comme valable parce qu’elle apporte une 
intellection de la réalité, explication soit totale, soit partielle. » (p. 77) Et il précise en 
note : « Bien entendu, le mot intellection est ici compris dans un sens très général, qu’il 
s’agisse soit d’une intellection intellectuelle proprement dite, soit d’une prise de 
possession de l’original, par la sympathie ou par l’intuition, soit d’une intellection par 
la combinaison de l’intuition et de la croyance. » Il ajoute un peu plus loin : « chaque 
philosophie tire de la réussite de cette intellection la preuve qui fonde à ses yeux sa 
solidité. Le lien qui l’unit au réel, c’est l’enchaînement logique qui relie par l’ensemble 
de la doctrine les principes de cette doctrine à la réalité du monde ou de l’esprit, réalité 
donnée soit par les perceptions de la connaissance vulgaire, soit par les intuitions de 



7 

la conscience psychologique ou sentiment, soit par les faits ou par les lois de la 
connaissance scientifique » ( p. 77-78). Solidité, enchaînement logique, preuve : autant 
de termes qui mettent l’accent sur la consistance de la philosophie – même s’ils sont 
entendus de façon à pouvoir inclure sentiment, intuition, croyance. Ainsi une 
philosophie se présente à nos yeux comme un monument au sens propre du terme : 
un ensemble architectural qui doit sa consistance à la fermeté de sa charpente, c’est-à-
dire justement à la connexion de ses constituants, qu’il s’agisse de démonstrations au 
sens strict ou d’autres formes de raisonnement. 

 Le rôle de l’historien est donc de mettre au jour cette charpente en reparcourant 
le détail de ces procédures intellectuelles, en procédant aux distinctions nécessaires, 
en mesurant le rôle et la portée de chaque moment rationnel. Car si la philosophie est 
d’abord une structure logique, il va de soi dès lors que sa forme privilégiée, c’est le 
système et que le rôle de l’histoire de la philosophie est de reconstruire celui-ci en 
donnant à voir le plus clairement possible son architecture. Il n’est donc pas question 
d’intuition originaire (comme le pensaient Bergson ou Bréhier 3 ), c’est la structure 
argumentative qui fait l’originalité de la pensée. D’où le soin apporté au détail des 
démonstrations, à l’évaluation des procédures de rationalité, à la détermination exacte 
du sens des concepts. Et bien sûr le refus de la psychologie de l’auteur, et la plus 
grande défiance à l’égard de ce qu’un philosophe ultérieur a pu dire de son 
prédécesseur (on montrera ainsi la responsabilité de Hegel dans la diffusion de l’idée 
fausse selon laquelle les attributs, chez Spinoza, sont de simples points de vue de 
l’entendement sur la substance). 

Cette insistance sur les conditions internes implique le refus de l’histoire des 
idées, ou plutôt de ce que Gueroult considère comme telle, c’est-à-dire sa version 
empirique. La pensée du passé n’entre dans la composition de la pensée présente que 
suivant les règles que celle-ci lui impose : « Chaque philosophie, par sa prétention à 
l’être, se pose elle-même à l’exclusion de toute autre. Ou ce qu’elle laisse subsister 
d’une autre n’est qu’une chair dont elle se nourrit, qu’elle transforme en un autre être, 
destructeur de celui dont elle profite. »4 . Puisque c’est l’ordonnancement logique qui 
importe, il est illusoire de croire que des fragments de doctrines antérieures puissent 
se perpétuer tels quels dans la nouvelle concaténation conceptuelle : « Même lorsqu’il 
utilise des matériaux anciens, le philosophe a conscience d’élaborer un ensemble dont 
le plan, les assises et la structure lui sont fournis par la raison intemporelle » (p. 39). 

                                                
3 Voir Martial Gueroult, Histoire de l’histoire de la philosophie (Dianoématique Livre I), t. 3, Aubier-
Montaigne, 1988, p. 939, sq. 
4 Martial Gueroult, Philosophie de l’histoire de la philosophie, p. 74. 



8 

Car si on la réduit à ces matériaux, ou à ses conditions d’existence, la philosophie 
risque d’être réduite à un épiphénomène : « La méthode historique proprement dite 
ne saurait donc, livrée à elle seule, réaliser la fin de l’histoire de la philosophie. La 
décomposition de chaque doctrine en éléments d’origine disparate et externe, leur 
résolution en une somme d’influences, de circonstances matérielles, de besoins 
psychologiques, individuels ou collectifs, les feraient apparaître comme le reflet 
épiphénoménal d’un moment de la vie de l’humanité, dans l’intellect d’un homme 
historiquement déterminé et détruirait ainsi leur substance même ». S’il admet 
l’importance de connaître ces conditions pour la préparation du travail d’élucidation 
du système, il se hâte d’enchaîner : « Mais tous ces facteurs rentrent pour l’historien 
de la philosophie dans la cause matérielle, et non dans la cause formelle ; le contenu et 
la vérité propre de chaque système leur demeurent irréductibles et à peu près 
étrangers » (p. 47).  

Une conséquence de cette fermeture des philosophies est la disparition d’un 
monde concret dont elles parleraient toutes ensemble. Même si toute philosophie est 
intellection de la réalité, chacune y procède de façon irréductible. Il n’y plus de place 
pour un terrain commun de la pensée. Il importe que les concepts soient forgés par le 
système : lorsque Descartes, Spinoza, Leibniz prononcent le mot « volonté » ou le mot 
« entendement », la signification du terme change, car elle est désormais déterminée 
par l’architecture conceptuelle. La substance de Spinoza n’est pas la même que celle 
d’Aristote. On peut néanmoins toujours les confronter, mais à condition de perdre 
l’illusion que les mots gardent automatiquement le même sens5.  

Cette épistémologie de la philosophie est amenée ainsi à dédoubler le réel : s’il 
existe un réel commun à toutes les doctrines, il est a priori indéterminé ; sa seule 
caractéristique est d’être visé par l’intellection ; dès que l’on veut en dire plus, on parle 
non plus de lui, mais du réel déterminé, différent, attaché à chaque doctrine à 
l’exclusion de toute autre : « chaque doctrine a son réel qui n’est pas celui des autres » 
(p. 104).  

Une telle conception implique la forme monographique et l’attention au texte 
et à son explication minutieuse, puisque c’est dans son détail que surgit la teneur 
précisément philosophique de la philosophie. 

                                                
5 « Ainsi, quand nous nous tournons vers la philosophie vivante dans l’histoire, ou vers quelques 
doctrines possibles de l’avenir, pour demander : “qu’est-ce que la réalité ?”, nous voyons ou nous 
savons que nous verrons la réalité commune à toutes les doctrines se dissoudre en une pluralité de 
réalités. Chaque philosophie affirme une réalité différente de choses différentes. », p. 103. 



9 

Quatre disparitions 

Il n’y a aucun doute : cette démarche comporte des acquis indéniables. Elle 
permet de penser véritablement le caractère irréductible de la construction 
philosophique et de porter à son maximum l’attention aux procédures textuelles et aux 
spécificités conceptuelles. Elle présente cependant un certain nombre de défaillances 
ou de points aveugles.  

- La version de l’histoire de la philosophie que présente Martial Gueroult passe 
par la réduction de cette histoire à quelques grands systèmes et par le rejet de 
tout le reste dans la « doxographie ». Cela implique notamment un refus de 
toute l’histoire anonyme (les écrits clandestins) ou quasi-anonymes (l’effort des 
commentateurs, par exemple dans le néo-platonisme ou les traditions 
scolastiques). Or une très grande part de l’histoire de la pensée est le fait de ces 
auteurs qui travaillent dans l’ombre, comme aussi de ceux qui réécrivent les 
systèmes et en infléchissent les interprétations, de ceux qui produisent leur 
cohérence par l’insistance sur certaines idées sans souci de complétude. Cela 
implique aussi une certaine difficulté à accepter les pensées qui s’évadent de la 
forme du traité : Montaigne ou Rousseau6. Et malgré l’effort initial pour inclure 
dans la définition de l’intellection même le sentiment ou la croyance, on voit 
bien que ceux-ci n’apparaissent guère au premier plan dans les recherches 
gueroultiennes. Enfin, au-delà des systèmes individuels, cette démarche ignore 
la compacité des textures qui relèvent de la sémantique historique : des 
traditions comme celles qu’analyse par exemple Ernst Robert Curtius et qui 
forment une véritable histoire de la culture7. On peut certes se les représenter 
autrement que Curtius, mais ce poids majeur ne saurait être étranger à la pensée 
des philosophes qui en héritent et qui apprennent à penser à travers lui. On 
citera ainsi la doctrine des quatre humeurs, avec tous ses tenants et 
aboutissants : elle est reliée à celles des éléments, des tempéraments, des âges 
de la vie, des passions ; et les passions elles-mêmes ou la fortune constituent 
encore de tels champs. 

                                                
6 L’étude de Gueroult sur Rousseau (« Nature humaine et état de nature chez Rousseau, Kant et 
Fichte », Revue philosophique, mai-juin 1941, republié dans Cahiers pour l’analyse, 6, 1967) montre les 
limites de la méthode.  
7 Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter, A. Francke, Berne, 1948, trad. J. Bréjoux : La Littérature 
européenne et le Moyen Âge latin, Paris, Puf, 1956. 



10 

- La réduction de ces grands philosophes eux-mêmes à ce qui chez eux est 
systématique : d’où la négligence à l’égard de la biographie intellectuelle et la 
tendance à ramener toute une œuvre à un livre majeur : les Méditations pour 
Descartes, l’Éthique pour Spinoza ; les autres n’étant considérés que comme des 
ébauches ou des compléments, que l’on convoque au besoin dans une note en 
bas de page pour éclairer une obscurité du texte principal. Ce qui va de pair 
avec la tendance à privilégier parfois métaphysique et théorie de la 
connaissance par rapport aux autres parties d’un système (il est d’ailleurs 
frappant que dans ses écrits méthodologiques, Gueroult emploie les deux 
termes « métaphysique » et « philosophie » comme s’ils étaient synonymes). 

- Le peu d’attention à la dimension philologique et paléographique des textes. 
On a dit l’importance de l’explication conceptuelle, mais parfois tout se passe 
comme si celle-ci suffisait. L’apport de travaux comme ceux de Leo Spitzer 
aurait pu montrer que ce n’est pas toujours le contenu conceptuel qui fait tenir 
une argumentation, et que l’univers de pensée d’un auteur s’exprime aussi dans 
sa façon d’écrire : l’écart stylistique est une façon d’ancrer dans l’écriture même 
le cachet d’une pensée et sa force d’argumentation. Comme auprès de Curtius, 
les historiens de la philosophie peuvent apprendre auprès des historiens de la 
littérature, sans perdre pour autant de la rigueur de leur approche. 

- Pas de rapport à un réel commun ; donc aux autres disciplines – sauf parfois 
l’histoire des sciences, parce que l’on y voit, sans doute, la mise en œuvre 
majeure de la Raison. Encore est-elle soigneusement encadrée. Mais il est un 
certain nombre de questions où il est impossible de dissocier la philosophie, 
tant dans son langage ou ses références que dans ses structures mêmes, de ce 
qui est élaboré par d’autres discours : la question des passions ; celle du contrat ; 
celle de l’étendue... Le réel historique ne se présente peut-être pas aux 
philosophes directement : mais plutôt à travers les discours déjà constitués par 
les théories scientifiques et esthétiques, le droit et la politique ou les religions. 

Les autres auteurs, les autres parts du système, les autres modes d’expression, 
les autres régions théoriques : ces quatre disparitions ne constituent-elles pas un prix 
un peu cher à payer pour acquérir la rigueur architectonique ? Et n’est-ce pas plutôt 
une dimension essentielle de la rigueur qui disparaît avec elles ? Car que reste-t-il de 
la systématicité si elle déblaie tout ce qui ne correspond pas à ce modèle uniforme du 
système fermé ? 



11 

Une autre systématicité 

La conception de la philosophie comme système, avec la méthode structurale et 
l’analyse textuelle pour en explorer la consistance, constitue un acquis théorique 
auquel on ne peut renoncer sans devoir revenir en arrière. Il importe plutôt de la 
modifier assez pour la rendre plus efficace. Est-il possible, dans ce cadre, d’échapper 
aux trois formes d’esquive sans s’exposer aux quatre disparitions ? 

On pourrait certes tenter, à peu de frais, un collage qui effectuerait l’analyse 
interne d’un système, avec la rigueur et la précision nécessaires, et se contenterait d’y 
ajouter des chapitres sur le contexte, la biographie, le style de l’auteur et les manuscrits 
et éditions successives. Ce ne serait déjà pas si mal, mais il n’est pas sûr que l’on 
pénétrerait ainsi très loin dans la signification proprement philosophique du système. 
On risquerait de juxtaposer ainsi les défauts de plusieurs méthodes, même si, d’un 
point de vue didactique, il peut être utile de traverser des défauts pour mieux s’en 
libérer.  

On peut aussi penser autrement la systématicité, c’est-à-dire réintégrer au cœur 
même de l’architectonique ce dont elle croyait pouvoir se passer. Cela implique une 
conception à la fois « dynamique » et « instrumentale » ou « productive » du système. 

1°) Commençons par relever le fait que la plupart des systèmes sont inachevés. 
Cet inachèvement est constatable, soit parce que l’auteur n’a pas terminé son livre, ou 
le livre qui aurait mené le système à l’exhaustivité, soit parce qu’il indique lui-même 
qu’il ne traite pas toutes les questions qu’il pourrait traiter – et pourtant on considère 
ces systèmes comme pleinement philosophiques. Leur consistance ne tient donc peut-
être pas à leur complétude. Il est donc parfaitement possible que cette consistance ait 
une histoire et que celle-ci ne soit pas le simple développement automatique d’une 
idée ou d’une architecture présente dès le départ. La structure n’est pas donnée une 
fois pour toutes, comme tombée du ciel. Elle se construit elle-même en travaillant sur 
les matériaux qu’elle organise dans la première forme de son questionnement, et qui 
la pousseront à se complexifier et à se rendre plus solide et plus argumentée par la 
suite. Ce premier questionnement, on pourrait le résumer à quelques convictions 
fortes et résolues, à condition de prendre ces termes non pas en un sens psychologique, 
mais plutôt comme un sol épistémique. Quant aux premiers matériaux, ils sont reçus 
d’un double contexte, d’une part celui de la tradition, des traditions – philosophiques, 
mais aussi politiques-sociales, scientifiques, religieuses (ou anti-religieuses) et 
imaginaires dans lesquelles on a appris à vivre et à penser ; et d’autre part le contexte 



12 

immédiat, dont le philosophe fait l’expérience, réfractée d’ailleurs déjà dans ces quatre 
secteurs théoriques qui contribuent à filtrer les traditions et à formuler le 
questionnement initial. L’histoire du système, c’est celle des transformations de la 
structure au contact des nouveaux matériaux auxquels les premières formulations ont 
donné accès (il ne suffisait pas que les expériences soient là, il fallait ouvrir un chemin 
pour les rendre visibles et pensables) et sous l’impulsion aussi de ses propres 
difficultés logiques. Le travail sur la langue, le lexique et les formes d’exposition 
contribuent à ces transformations. L’étude structurale, c’est donc moins la description 
d’une architecture figée que le tracé du travail de systématisation, de l’effort 
systématisant par lequel s’élabore la grammaire conceptuelle. Cet effort peut passer 
par plusieurs tentatives, plusieurs voies successivement essayées, sans que la dernière 
rende nécessairement compte de toutes les questions posées précédemment. Il y a 
parfois des impasses, des voies abandonnées et des contournements dans l’itinéraire 
par lequel un système transforme ses outils intellectuels – et ces impasses sont souvent 
aussi révélatrices du mode de production systématique que la version définitive. Tout 
cela signifie que l’histoire des idées n’est pas un à-côté (utile ou déplorable) de 
l’histoire de la philosophie ; elle lui est au contraire intrinsèquement liée : sans celle-ci, 
l’histoire de la philosophie ne saurait pas de quoi elle parle. Réciproquement, l’histoire 
des idées n’a de productivité que lorsqu’elle se fait histoire rationnelle, c’est-à-dire 
lorsqu’elle soumet ses objets à ces opérateurs logiques que sont les outils de pensée 
qui trouvent leur lieu dans l’histoire de la philosophie. 

2°) Ce n’est pas par hasard qu’on vient par deux fois de parler d’outils. Si l’on 
n’accepte pas l’idée que les systèmes philosophiques sont des architectures 
intemporelles sans rapport autre que purement extérieur à l’histoire, on peut 
considérer leur travail d’invention selon les mêmes modalités que le travail humain en 
général : il s’opère avec des instruments qui ont eux-mêmes une histoire, et qui sont 
perpétuellement modifiés. Il est des moments, dans l’histoire de la production 
intellectuelle, où les outils conceptuels doivent être transformés. L’architecture du 
système sert à retravailler les héritages, et plus ceux-ci sont massifs, plus l’architecture 
doit être puissante, afin d’aboutir à ces transformations. Il faut effectivement toute la 
force d’un système, appliquée à un concept, pour lui faire dire autre chose que ce qu’il 
disait jusque-là, pour le faire servir à autre chose – lui donner d’autres dimensions et 
d’autres corrélats ; et surtout pour le lui faire dire d’une façon qui soit acceptable et 
convaincante : c’est-à-dire pour faire émerger dans la région du théorique un nouvel 
objet qui ait des chances de survie. Le concept ainsi transformé, donc recréé, peut alors 
être détaché du système – mais, façonné par lui, il en garde la marque et il ne sera plus 
le même qu’auparavant. Si les concepts sont des outils fabriqués pour comprendre le 



13 

monde et agir sur lui, alors les systèmes sont des machines à fabriquer des outils. Cela 
ne fait pas de la philosophie la « reine des sciences », comme on a pu le dire autrefois, 
mais cela permet de mieux comprendre sa relation aux autres discours. Le réel 
commun, ce sont ces quatre grands domaines théoriques déjà cités. Ils formulent une 
demande objective – par les contradictions et les résistances de leurs discours ; 
l’intellection du réel dont parle Gueroult, c’est l’effort pour répondre à cette demande. 
Remanier les formes de la sensibilité et les formes de rationalité. C’est cela qui produit 
des systèmes – et aussi des pensées apparemment non systématiques, mais dont on 
comprendra mieux le sens en dégageant leur substructure systématisante. C’est pour 
cela qu’il peut exister du philosophique en dehors des philosophies. 

Ainsi, on peut séparer la pratique de l’histoire de la philosophie de 
l’interprétation idéaliste qu’en donnait Gueroult tout en maintenant son apport réel. 
Une telle considération peut contribuer à avancer dans quatre problèmes de l’histoire 
de la pensée : le lexique des philosophes ; les thèses trahies ; les thèses manquantes ; 
les thèses intenables. 

- Le rapport que la philosophie entretient avec le lexique commun et aussi avec le lexique 
philosophique commun. Car le lecteur attend spontanément certaines résonances 
entre les mots, certaines corrélations et certaines différenciations, qui paraissent 
avoir le poids de l’évidence. Il faut donc, si l’on a besoin de donner un nouveau 
sens à un mot, et qu’il ne soit pas confondu avec une notion homonyme, faire 
peser sur lui l’efficience du système pour le déplacer – en le disant ou non : il 
est toujours éclairant de voir les philosophes expliquer pourquoi ils éprouvent 
le besoin de donner un nouveau nom à une réalité connue ou au contraire de 
dévier le sens d’un nom connu pour lui permettre d’indiquer une réalité 
nouvelle ou jusque-là inaperçue. Il est non moins intéressant de constater que 
parfois ils procèdent à de tels changements sans le dire, voire de se demander 
pourquoi ils le font. Ces variations lexicales sont souvent révélatrices de 
nouveaux problèmes et de déplacements qui se posent dans le monde 
intellectuel et qui ne peuvent venir à l’expression dans l’ancien langage. 

- Les thèses trahies. L’analyse rigoureuse d’une doctrine fait souvent apparaître les 
fameux « contresens » de la postérité. Spinoza n’était pas panthéiste, Kant 
n’était pas sceptique et Hegel n’était pas l’apologiste de l’État prussien … Plutôt 
que s’indigner de ces erreurs ou de ces classements à l’emporte-pièce, il est 
possible de repérer les positions théoriques qui ont rendu nécessaires de telles 
réfractions. Mais on peut aussi, dans certains cas, découvrir que ce 



14 

« contresens » ou cette « trahison » est en fait la mise en œuvre d’un outil 
effectivement fabriqué, ou au moins ébauché, à un certain moment de la 
systématisation, puis abandonné en cours de production. Ainsi l’histoire de la 
réception est révélatrice des choix internes de l’élaboration du système. 

- Les thèses manquantes. – celles qui manquent de fait, parce que l’auteur aurait pu 
les traiter (elles ne sont pas exclues par principe de la topographie de son 
système, mais simplement il n’a pas eu l’occasion de les aborder ; ou il ne les a 
abordées qu’en passant) et celles qui manquent de droit, parce qu’il s’agit de 
questions qu’il ne pouvait pas poser (mais qui pour la même raison ne sont pas 
exclues par le système). Dans le premier cas, on peut faire l’inventaire des 
passages qui fournissent des matériaux à cette reconstruction et les relier par 
les enchaînements logiques que l’on a montré être ceux du système. Dans le 
second, la question est différente : autant il est souvent anachronique d’essayer 
de faire dire à Platon, Descartes ou Spinoza ce qu’ils pensent de la lutte des 
classes, de l’environnement ou de la psychanalyse, autant il peut être légitime 
d’employer les outils de pensée qu’ils ont fabriqués pour penser à notre tour 
ces questions – ou ce que deviennent ces questions lorsqu’on y applique ces 
outils.  

- Les thèses intenables. Dans presque toutes les doctrines, on trouve des thèses qui, 
bien que liées logiquement au reste du système, apparaissent au lecteur 
aujourd’hui, ou même à l’époque, incompréhensibles, absurdes ou odieuses. Là 
aussi, plutôt que d’invoquer inconséquence, erreur de jeunesse ou concession 
aux préjugés, une démarche structurale matérialiste considérera qu’elles se 
situent à l’endroit où l’outil systématisant se heurte à la résistance du matériau ; 
elles sont donc particulièrement intéressantes parce que c’est là que la logique 
du système est la plus révélatrice.  

Au total, à quoi sert l’histoire des systèmes ? À empêcher de railler ou déplorer, 
et à aller le plus loin possible dans l’œuvre de la Raison : comprendre. 

Publié dans laviedesidees.fr, le 21 janvier 2026. 


