
 
 

Les inégalités, de père en fils 
par Pierre Crétois 

La taxation de l’héritage est très impopulaire, alors que la 
transmission des patrimoines est la source majeure des inégalités 

sociales. Au XIXe siècle pourtant, cette taxation et sa légitimité 
étaient discutées.  

À propos de : Mélanie Plouviez, L’injustice en héritage, Paris, La 
Découverte, 2025, 368p., 23 euros., ISBN 9782348078804 

 

Dans L’injustice en héritage, Mélanie Plouviez envisage la notion d’héritage non 
pas comme un simple droit privé, mais comme un enjeu politique et philosophique 
majeur. Après une vaste introduction qui ancre sa réflexion dans l’actualité, son 
enquête retrace certaines évolutions de la pensée qui a pu s’élaborer au sujet de la 
transmission du patrimoine, depuis les premières lois révolutionnaires jusqu’aux 
théories du XIXe siècle qui ont fleuri au sein du mouvement ouvrier en particulier.  

Mélanie Plouviez le rappelle : la grande majorité des ménages n’est en rien 
concernée par la fiscalité sur l’héritage (dont l’assiette commence aux transmissions de 
100 000 euros et plus). Pourquoi alors l’essentiel de la population est-il opposé à toute 
réforme de l’impôt sur les transmissions ? Alors que nous retrouvons aujourd’hui des 
niveaux d’inégalités de patrimoine proches de ceux du XIXe siècle après un XXe siècle 
où celles-ci ont été grandement nivelées, pourquoi les questionnements sur l’héritage 
si vifs il y a deux siècles ne parviennent-ils pas à refaire surface aujourd’hui ? C’est à 
combler ce manque que s’attache l’autrice du livre en procédant à une restitution 



2 

historique des grands jalons des débats sur la transmission du patrimoine. L’autrice 
rappelle également, en s’appuyant sur les travaux de l’économiste Thomas Piketty, 
que depuis les années 1970, les inégalités de patrimoine se creusent fortement : un petit 
nombre hérite considérablement, tandis que la majorité ne reçoit presque rien. Mélanie 
Plouviez s’appuie sur ce constat pour convaincre que l’héritage est l’un des ressorts 
fondamentaux des inégalités contemporaines, plus encore que les revenus du travail. 
L’autrice montre donc de façon parfaitement convaincante l’importance de rouvrir la 
réflexion sur l’injustice des mécanismes de transmission patrimoniale et la façon de les 
repenser pour renforcer leur légitimité en en faisant des éléments cruciaux de la justice 
distributive. 

Enjeux démocratiques de l’héritage 

Alors que l’héritage est le plus souvent envisagé, sur le plan moral, à partir du 
droit supposé des parents à transmettre à leurs enfants le fruit de leur travail, Mélanie 
Plouviez montre, en parcourant le moment révolutionnaire français, qu’il est bien plus 
pertinent de l’aborder comme un problème de juste répartition des patrimoines. En 
effet, pour rompre avec l’Ancien Régime, la Révolution française a remis en cause les 
privilèges de la naissance consacrés par l’hérédité des titres nobiliaires. Mais elle ne 
s’est pas arrêtée là : elle a pensé la réforme de l’héritage comme un instrument décisif 
pour façonner une société véritablement démocratique, notamment en substituant au 
privilège de l’aîné mâle un partage égal entre tous les enfants d’une même fratrie.  

Reprenant une réflexion de Rousseau dans le Discours sur l’économie politique, 
Mirabeau soutient que la propriété n’est légitime que du vivant de celui qui l’a acquise, 
mais qu’à sa mort, sa propriété sans titulaire s’interrompt, ce qui rend pleinement 
légitime le droit de l’État à déterminer la façon dont elle peut être transmise. L’autrice 
montre ainsi que la stratégie des théoriciens de la deuxième moitié du XVIIIe siècle a 
été de montrer que l’héritage étant un artifice rendu possible par le droit, qui est 
légitime pour le définir et l’encadrer.  

C’est au nom de cette intuition fondatrice que la loi du 17 nivôse an II (6 janvier 
1794), qui propose une réforme en profondeur des anciennes formes de transmission, 
entreprend de repenser entièrement le cadre successoral afin de rompre avec la société 
d’Ancien Régime. La question centrale est alors de savoir comment instaurer une 
égalité parfaite et éviter l’existence de « déshérités » : les filles, les cadets, les enfants 



3 

naturels ou encore les religieux. Le principe d’égalité y est défendu contre celui de la 
liberté successorale, c’est-à-dire contre le droit du père de transmettre ses biens à qui 
il l’entend. 

L’autrice montre, grâce à une analyse précise des dispositions juridiques 
contenues dans cette loi, que s’y joue la configuration même du nouveau régime 
politique élaboré par les révolutionnaires, notamment à travers un double 
renversement : d’une part, la priorité accordée aux enfants plutôt qu’aux aïeux dans la 
chaîne successorale ; d’autre part, l’égalité entre héritiers au lieu de l’avantage réservé 
à l’aîné mâle dans l’Ancien Régime. Dans cette question apparemment technique des 
régimes de transmission se trouve en réalité encapsulée l’essence même du passage 
d’une société féodale à une société démocratique, conférant à l’héritage non plus une 
signification purement privée, mais une véritable portée politique. Le Code civil de 
1804 reviendra malheureusement sur la radicalité de la loi de nivôse en réintroduisant 
une plus grande latitude pour le testateur dans la répartition des parts successorales. 

L’autrice montre également de manière convaincante que la définition des 
régimes héréditaires est apparue comme un outil bien plus efficace et juste pour 
égaliser les patrimoines que la loi agraire. Robespierre, conscient de l’importance 
cruciale de la succession, envisage l’héritage comme un instrument politique 
préférable à la brutalité d’une redistribution agraire. La loi agraire risquait de porter 
atteinte au droit de propriété, tandis que la législation sur l’héritage agissait à un 
moment légitime, celui de l’extinction du droit à la mort de son titulaire, et permettait 
ainsi de favoriser l’égalisation des conditions. Robespierre estime ainsi qu’en 
répartissant équitablement les successions entre tous les enfants, génération après 
génération, on pourrait réduire en douceur les écarts de richesse sans violer le droit de 
propriété, et promouvoir ainsi une authentique égalité sociale. Contre les 
conservateurs qui redoutaient le morcellement des patrimoines, il montre ainsi que ce 
partage égal produira nécessairement, à terme, une réduction progressive des grandes 
inégalités de fortune. 

Mais l’enjeu fondamental de l’héritage concerne aussi la structure même de la 
famille. L’autrice s’intéresse alors aux propositions originales formulées durant la 
période révolutionnaire pour remédier à l’inégalité, notamment celle de Pierre-Jean 
Agier, qui préconisait l’adoption obligatoire d’enfants pauvres par les familles aisées. 
Une telle mesure visait à faire de la société une « grande famille » égalitaire, donnant 
tout son sens au principe de fraternité si cher aux révolutionnaires et élargissant la 



4 

question de l’héritage traditionnellement limitée, dans l’Ancien Régime, aux héritiers 
de sang. 

Socialiser les transmissions successorales : les voies 
socialistes pour l’abolition de l’héritage familial 

Les trois derniers chapitres de l’ouvrage examinent la manière dont le débat 
révolutionnaire sur l’héritage se prolonge et se transforme au XIXe siècle dans la 
tradition socialiste, à travers Fichte, les saint-simoniens et Durkheim. Ils permettent 
ainsi de comprendre ce que peut signifier la « socialisation de l’héritage ». 

L’autrice place Fichte au premier plan de cette généalogie socialiste de 
l’héritage. Héritier déclaré de la Révolution française, Fichte formule dans sa Doctrine 
du droit de 1812 une théorie originale de la propriété, qui fonde à son tour une 
conception novatrice de la transmission. Pour lui, le droit de propriété n’est pas un 
droit absolu sur les choses, mais un droit destiné à protéger l’activité. Cette idée 
prolonge, tout en la réélaborant, la thèse idéaliste déjà présente chez Kant selon 
laquelle la propriété garantit la liberté en protégeant chacun des interférences d’autrui. 
Mais là où Kant pense la propriété comme un droit sur les choses (et comme un droit 
d’exiger des autres qu’ils n’interfèrent pas avec ce qui m’appartient), Fichte affirme 
qu’elle ne consiste qu’en la protection juridique de certaines activités déterminées sur 
les choses. Ce n’est donc pas un droit absolu de disposition : il reste subordonné au 
pouvoir de l’État de définir les activités licites compatibles avec la liberté de tous. La 
propriété, d’absolue, devient relative, encadrée par la préservation de conditions 
égales de liberté garanties par l’État. Il en découle une théorie de l’héritage où les biens 
post-mortem reviennent soit à l’État en l’absence d’héritiers directs, soit à la famille, en 
tant que milieu coproduit par l’activité conjointe de tous les membres de la famille. 

Les saint-simoniens envisagent quant à eux une société où l’héritage serait aboli 
au profit d’un système strictement méritocratique selon la formule : « À chacun selon 
sa capacité… plus d’héritage ! » Saint-Simon et la plupart de ses disciples critiquent en 
effet l’oisiveté permise par les rentes issues de l’accumulation et de la transmission des 
patrimoines dans quelques familles. Leur idéal est celui d’une société industrielle 
valorisant les « industrieux ». L’héritage doit donc être repensé à partir de la fonction 
productive de la propriété : celle-ci n’est plus un bien individuel, mais un produit de 
l’association humaine, investi d’une fonction sociale. Dans cette perspective, celui qui 



5 

hérite n’est plus le titulaire d’un patrimoine, mais celui qui se substitue au défunt pour 
assurer une fonction productive. Le critère de naissance doit donc céder la place à celui 
de la capacité : on hérite parce qu’on est à même d’assumer une tâche, non parce que 
l’on est né dans une lignée. 

Durkheim va plus loin encore, prolongeant et radicalisant en quelque sorte cette 
réflexion. Il considère l’héritage moderne comme un vestige archaïque de « 
communisme familial » issu de l’Ancien Régime, qui fait de la famille le légataire 
naturel des biens. Or ce modèle est devenu incompatible avec les formes sociales 
modernes. Pour Durkheim, ni la famille ni l’État ne sont les légataires légitimes des 
patrimoines industriels : seule la profession, organisée démocratiquement, est capable 
de poursuivre utilement l’activité économique du défunt. Cela ouvre la voie à une 
véritable démocratisation de l’économie. Comme le résume l’autrice, « en faisant de la 
corporation cogérée paritairement l’instance réceptrice des héritages et émettrice des 
droits sociaux, Durkheim érige l’héritage en cotisation sociale post mortem » (p. 290). 

L’histoire du socialisme et après… 

L’approche de Mélanie Plouviez est particulièrement stimulante en ce qu’elle 
exhume une manière originale de penser la justice sociale, non à partir de la 
redistribution des inégalités secondaires issues du travail ou de l’activité économique 
(impôt sur le revenu, TVA, fiscalité des entreprises…), mais à partir des inégalités 
primaires liées à la naissance. Elle rappelle à juste titre le rôle déterminant de ces 
dernières dans la dynamique contemporaine des inégalités. Dans cette perspective, les 
dispositifs de taxation des transmissions, souvent impopulaires, apparaissent en 
réalité comme les instruments de justice sociale les plus efficaces et, à bien des égards, 
les plus justes. 

Le livre pourrait laisser penser que la critique de l’héritage relève 
essentiellement de la tradition socialiste, même si telle n’est pas la position explicite de 
l’autrice. Il est utile de rappeler qu’une réflexion vigoureuse sur les inégalités de 
naissance existe également dans la philosophie politique libérale contemporaine. Si 
l’on admet, comme le font nombre de théoriciens libéraux, que les inégalités justes 
doivent dériver des choix et de la responsabilité des individus, alors les avantages ou 
désavantages hérités (qui ne relèvent ni du mérite ni de la responsabilité) posent 
problème. Ronald Dworkin et les débats que sa pensée a nourris autour de 



6 

l’égalitarisme de la chance en fournissent un exemple contemporain particulièrement 
éclairant. Ce point ne contredit nullement l’analyse proposée par Mélanie Plouviez ; il 
invite simplement à constater que la question de l’héritage n’est pas absente du 
paysage philosophique actuel. Même si ces débats sont moins visibles dans l’espace 
public français. 

Le choix de replacer Fichte au point de départ d’une généalogie socialiste de 
l’héritage est judicieux, d’autant plus qu’il permet de mettre en lumière un auteur 
souvent moins mobilisé sur ces questions, alors même que Jaurès (et bien d’autres 
socialistes) le sollicitait abondamment. On pourrait néanmoins imaginer d’autres 
parcours possibles. En effet, la critique du rapport entre propriété privée, formes 
d’héritage et accumulation du capital a constitué un axe majeur de la pensée socialiste 
du XIXe siècle, bien au-delà de Saint-Simon et des saint-simoniens. Les dispositions du 
Code civil en matière de succession ont contribué à façonner un régime 
d’accumulation patrimoniale très particulier, auquel s’est rapidement attaquée une 
partie importante de la tradition socialiste. Cela n’affaiblit en rien le geste de l’autrice : 
au contraire, son travail permet de redécouvrir des perspectives souvent oubliées et 
de rouvrir des pistes de réflexion plus riches que celles auxquelles le XIXe siècle a 
finalement abouti. 

Enfin, la seconde partie de l’ouvrage navigue entre une réflexion sur les régimes 
de propriété et une analyse de l’héritage. Les deux dimensions sont naturellement 
liées, notamment lorsqu’on adopte, comme le fait l’autrice, un cadre rousseauiste qui 
considère la transmission des biens après la mort comme une extension 
conventionnelle du droit de propriété, que le législateur peut donc très légitimement 
encadrer et définir. La question demeure néanmoins de savoir dans quelle mesure le 
droit de tester fait véritablement partie du droit de propriété et selon quels critères il 
devrait être reconnu comme une liberté du propriétaire. Si l’autrice le fait 
incontestablement, on aurait sans doute pu explorer davantage l’articulation entre les 
différentes modalités de transfert de propriété (vente, don, succession…) et interroger 
ce qui relève intrinsèquement du droit de propriété, ce qui en constitue un simple 
accessoire institutionnel et ce qui pourrait être repensé sans altérer les valeurs que la 
propriété est censée véhiculer et garantir. 



7 

Conclusion 

Ce vaste panorama historique et philosophique est particulièrement riche et 
instructif. Il souligne que l’égalité successorale est à la fois justice familiale et justice 
sociale, une dimension souvent oubliée aujourd’hui. Il révèle également les tensions 
entre propriété privée, travail et solidarité, offrant des perspectives tant inattendues 
que radicales sur la question de la transmission du patrimoine. Même si l’on pourrait 
peut-être reprocher à l’autrice de limiter son enquête à une restitution historique, 
quelque claire et élégante qu’elle soit, la stratégie qui consiste à présenter les 
découvertes des philosophes du passé fonctionne très bien pour stimuler la réflexion. 
On aurait pu aussi attendre que soit opéré un lien plus global entre les transformations 
des régimes de propriété et l’héritage à la charnière des XVIIIe et XIXe siècles. Mais 
l’autrice montre, de façon parfaitement convaincante, que s’il y a un lien entre régimes 
de propriété et héritage, la question des transmissions patrimoniales entre générations 
mérite d’être prise comme un objet de réflexion à part entière. 

De cette manière, Mélanie Plouviez nous invite à élargir notre conception de 
l’héritage, à la réinterroger en montrant, théories historiques à l’appui, que celui-ci, 
bien qu’installé dans nos représentations, ne va pas de soi et c’est bien là un des rôles 
de la philosophie. Pour ce faire, elle s’alimente des données de l’économie du droit et 
de l’histoire. À travers un parcours riche, clair et détaillé, elle remet en cause l’idée 
selon laquelle il serait naturel que les inégalités se transmettent à de génération en 
génération, et suggère au contraire que la transmission patrimoniale pourrait être un 
levier de redistribution et d’équité sociale, au lieu d’un simple privilège familial. Ce 
livre résonne particulièrement à une époque marquée par la montée des inégalités et 
le déficit des financements publics, notamment concernant la protection sociale et la 
mobilité sociale. Il relance des débats longtemps en suspens et invite à reconstruire nos 
conceptions politiques autour de la transmission. 

Publié dans laviedesidees.fr, le 5 janvier 2026. 


